
1

INFORMATIVO DE LAS APARICIONES DE LA
SANTISIMA VIRGEN EN EL MONTE CARMELO,
PEÑABLANCA - CHILE

MISIONEROS
DE DIOS

Número 473
Enero 2026

Santa María Madre de Dios



2

ORACIÓN DE LA REVISTA MISIONEROS DE DIOS
Santísima Virgen María, Madre de Dios y Madre nuestra, Dama Blanca de la Paz, 

mira benignamente a nosotros tus hijos que humildemente suplicamos tu mediación 
ante Jesucristo Nuestro Señor para que nos permita dar a conocer la Gloria de Dios, 
Uno y Trino y aumenta nuestra fe y la de nuestros hermanos, a través de la revista 
Misioneros de Dios, para la que pedimos Tu especial Bendición.

Acompáñanos Madre querida para que como grupos Marianos demos a conocer 
tus mensajes de salvación expresados en tus Apariciones, como son: salvar almas que 
van por el camino de la perdición, aumentar cada vez el número de los que recurren 
al rezo del Santo Rosario y nuestra propia santificación.

Que nuestro Padre que está en los Cielos escuche por medio tuyo, Madre, las 
peticiones de gracias espirituales y materiales de los lectores de tu revista.

Haz que se cumpla siempre en todos nosotros la Santa Voluntad de Dios y acepte 
nuestra diaria consagración a los Inmaculados Corazones de Jesús y María.

Amén

La revista Misioneros de Dios es una publicación Católica y Mariana, cuyo objeto 
es dar a conocer las Apariciones de la Santísima Virgen que a lo largo de la historia 
han ocurrido en numerosos lugares.

Particularmente es el órgano oficial de las Apariciones de la Dama Blanca de la 
Paz en el Monte Carmelo, Peñablanca, Chile.

La Santa Misa se celebra en el Santuario de la cumbre del cerro, todos los pri-
meros sábados de mes, con autorización y sacerdotes exclusivamente nombrados por 
el señor Obispo de Valparaíso.

Los otros días hay rezo diario del Santo Rosario y celebración de las fiestas 
Marianas, así como confesiones por los sacerdotes visitantes, incluso de otros países.



3

Oración

S U M A R I O

Oración al Ángel Custodio de Chile	 3
Aparición de Nuestra Señora en Peñablanca el 15 y 16 de septiembre de 1984	 3
Laus, el lugar donde la Virgen se apareció durante 54 años y dejó su buen olor	 7
Santa Mónica y el poder de la oración con lágrimas	 10
Cuatro dogmas marianos: aquí tienes una breve guía sobre ellos	 13
Santuario Monte Carmelo de Peñablanca - Chile	 14
Mensajes de Nuestra Señora María Reina de la Paz	 17
«Madre, ¿qué debemos hacer para ser los hijos que Tu Corazón desea?»	 17
No negarle nada a Dios 	 19
La vida contemplativa en tiempos de apostasía	 20
Stma. Virgen María Corredentora y Mediadora de todas las gracias: la voz de nu-
    merosos santos, doctores y del Magisterio	 23
Las terribles consecuencias de la impureza	 26
Oración por las almas del Purgatorio en el contexto del año de la Misericordia	 27
El cura español que se intercambió por un padre de familia para morir	 30
¿Banquete o sacrificio	 31
Mensajes	 32

NUESTRA PORTADA

MISIONEROS
DE DIOS

Santa María Madre de Dios

Oración al Ángel Custodio 
de Chile

Crónica de las Apariciones de Peñablanca

Aparición de Nuestra Señora en Peñablanca el 
15 y 16 de septiembre de 1984

Sábado 15 de septiembre - 
6:00 PM 

	 Miguel Ángel ha ingresado al 
Jardín; se ha persignado y ha caí-
do en éxtasis y se dirige a la gru-
ta. En esos momentos, pide que 
saquemos los pañuelos blancos 
y se los presenta a la Santísima 
Virgen para su bendición. 

	 Enseguida pide que nos arro-
dillemos, y nos muestra el Suda-
rio de Cristo puesto en un atril y 
canta.
	 Yo ya le saqué la fecha tam-
bién. 
	 Pónganse a rezar todos los que 
tienen micrófonos y radios … 
	 Nuestra Señora dice: ¿Quién 
ha sacado la cuenta de la parábola 

que se ha dicho? ¿Nadie?, dice 
Miguel Ángel ¡Bah! Entonces, 
yo fui el único … hum … sí … 
	 Ardientemente pide a los que 
tienen micrófonos que recen mu-
cho, porque sólo vienen a mirar 
y algunos quieren ser primeros 
y no lo son. Porque ni siquiera 
piden ayuda al Espíritu Santo, 
para que no se turben y aún siguen 

Ángel Custodio de Chile,
Salva al pueblo que estás encargado.
Ayuda a la nación gimiente.
Ayuda a encontrar la paz, el amor y la devoción.
Y ayuda también a todas nuestras familias.
Porque tú estás encargado de la nación.
Amén.



4

Crónica de las Apariciones de Peñablanca

Propietario:
	 Fundación Monte Carmelo
Dirección y  Redacción:
	 Carmen Acuña Santa María – Correo elec

trónico: revistamisionerosdedios@ gmail.
com

Representante Legal:
	 Jorge Aravena Toledo
Colaboradores:
	 Adela Frías Larraín
	 Renato Maldonado (fotografías)
	 Néstor Morales López (fotografías)
Donaciones:
	 Banco: Banco de Crédito e Inversiones
	 Titular: Fundación Monte Carmelo
	 Cuenta: 10194002 - Oficina Central
Transferencias electrónicas Bancarias:
	 Titular: Fundación Monte Carmelo
	 RUT: 71.209.800-7
	 Banco: Banco de Crédito e Inversiones
	 Cuenta: 10194002 - Oficina Central
	 Confirmar transferencias a:
	 contacto@fmontecarmelo.cl  y a
	 prodriguez@lasachiras.cl
Transferencias  electrónicas  Bancarias 
	 desde el extranjero:
	 Titular: Fundación Monte Carmelo
	 Dirección Titular: Martín Alonso Pinzón 

Nº 7136, Las Condes, Santiago, Chile
	 Banco: Banco de Crédito e Inversiones
	 Cuenta: 10194002 - Oficina Central, San-

tiago de Chile
	 Swift Pagador: CREDCLRM
	 Confirmar transferencias a:
	 contacto@fmontecarmelo.cl  y a
	 prodriguez@lasachiras.cl
Reparto informativo:
–	 Santuario Monte Carmelo - Peñablanca
Diagramación: Sergio Arancibia Ch.

tibios. Miguel Ángel exclama, 
con pena: Se ha ido la Santísima 
Virgen, porque Emilia y Luis 
Yáñez no quisieron rezar cuando 
Ella lo pidió*. 
	 Quedamos todos a la espera 
de una próxima visita de la Vir-
gen. Miguel Ángel ha salido del 
éxtasis, se encuentra de rodillas 
y reza el Rosario. 
	 Esperamos que pronto venga 
Nuestra Señora. 
	 Han pasado algunos minutos, 
Miguel Ángel ha caído en éxtasis 
nuevamente y dice. 
	 PRIMERO. PARA EXPIA-
CIÓN DE LOS PECADORES 
QUIERO DEJAR ESTABLECI-
DA, COMO LO DIJE EN FÁ-
TIMA, LA DEVOCIÓN HA-
CIA MI INMACULADO CO-
RAZÓN. POR ESO QUIERO 
DEJAR ESTABLECIDO UN 
BATALLÓN FIEL, PARA DE-
JARLES LA GRAN MISIÓN 
DE LLEVAR MIS MENSAJES 
PARA TODA LA HUMANI-
DAD. 
	 SEGUNDO. QUIEN QUIE-
RA PERTENECER A MI BATA-
LLÓN, RENUNCIE A SÍ MIS-
MO Y A TODAS LAS COSAS 
MATERIALES. 
	 OS PIDO LA CONSAGRA-
CIÓN A MI INMACULADO 
CORAZÓN, PORQUE YO 
MISMA VENDRÉ A PEDIR 
LA CONSAGRACIÓN LOS 
SÁBADOS PRIMEROS DE 
CADA MES. 
	 DEBÉIS SER PERSEVE-
RANTES, FIRMES EN LA 
FE. CAMBIAD VUESTRAS 
VIDAS PARA SER IMITADO-
RES DE MI HIJO. 

	 NO QUIERO DISCORDIAS 
ENTRE VOSOTROS, POR 
ESO ENVIARÉ AL ÁNGEL 
DE LA CONCORDIA. 
	 ESCUCHAD, HIJITOS 
MÍOS: CONFESAOS Y RE-
CIBID A MI HIJO EN BUEN 
ESTADO DE ESPÍRITU Y 
EL CORAZÓN ENTREGA-
DO HACIA ÉL. YO ESTARÉ 
EN MEDIO DE VOSOTROS, 
VIGILANTE, COMO LA CA-
PITANA DE TODOS VOSO-
TROS. 
	 CUANDO ESTÉIS TRIS-
TES, RECURRID A MÍ, POR-
QUE YO SOY LA MADRE DE 
LOS AFLIGIDOS. CUANDO 
ESTÉIS POR CAER, RECU-
RRID A MÍ, PORQUE YO SOY 
LA MADRE DEL SOCORRO 
Y MI INMACULADO CORA-
ZÓN SERÁ VUESTRO REFU-
GIO Y EL CAMINO QUE OS 
CONDUCIRÁ A DIOS. 
	 TERCERO. HIJITOS MÍOS, 
OS PIDO ARDIENTEMENTE 
QUE RECÉIS EL ROSARIO 
TODOS LOS DÍAS, LOS 15 
MISTERIOS, SI ES POSIBLE. 
SI NO PODÉIS RECITARLOS, 
DECID UN PATER, TRES AVE 
MARÍA Y UN GLORIA AL 
PADRE. EN CASO QUE NO 
PODÁIS HACER LO QUE OS 
DIGO, PODÉIS, A MENUDO 
… (no se entiende la frase).  
	 CUARTO. OS PIDO QUE 
TODOS VOSOTROS VAYÁIS 
A MI HIJO, AL SANTÍSIMO, 
PORQUE ÉL SE ENCUENTRA 
SOLO, FRÍO Y HELADO, EN 
AQUELLAS IGLESIAS EN 
QUE NO ENTRA NADIE NI 
SIQUIERA UN MINUTO. 
	 APARTE DE ESO OS PIDO, 
LOS DOMINGOS VAYÁIS A 
MISA, A SANTIFICAR EL DÍA 
DEL SEÑOR. 

	 QUINTO. OS PIDO UN BA-
TALLÓN FUERTE, CELOSO 
POR LA PALABRA DE DIOS. 
OS PIDO TAMBIÉN, A TODOS 
VOSOTROS, QUE NO OFEN-
DÁIS A MI HIJO, QUE DEMA-
SIADO SE LE HA OFENDIDO. 
DE ESTA MANERA SE LE 
OFENDE: 
	 TIRANDO BLASFEMIAS 
CONTRA EL NOMBRE DE 
DIOS. 
	 DICIENDO CHISTES, U- 
SANDO LA PALABRA DE MI 
HIJO Y DE TODOS LOS QUE 
ESTÁN EN EL CIELO. 
	 JURANDO SU SANTO 
NOMBRE EN VANO. 

* Dos personas que estaban graban-
do y discutieron por la ubicación 
que ocupaban. 



5

Crónica de las Apariciones de Peñablanca

	 ESCUCHANDO MÚSICA 
QUE OFENDE A DIOS, IN-
CLUSO BAILÁNDOLA. 
	 TENED MUCHO CUIDA-
DO CON VUESTROS OJOS, 
PORQUE TAMBIÉN POR LOS 
OJOS SE VA AL INFIERNO; 
TAMBIÉN LOS OJOS SON 
ENGAÑOS Y MALICIAS, 
QUE SATANÁS USA PARA 
ASÍ PERDER ALMAS. 
	 TAMBIÉN OS DIGO, QUE 
LAS MODAS INDUCEN AL 
PECADO. 
	 ¡Adiós!, dice Miguel Ángel, 
y sale del éxtasis. 
	 Se reza Bendita sea tu Pureza, 
cuando el reloj marca las 7 de la 
tarde. 
	 Nota: Maravilloso mensaje 
ha sido este, lleno de enseñan-
za y de amor, pero también de 
claras advertencias. 
	 Han asistido más de 100 pe-
regrinos a esta cita. Cita para 
mañana a las 7 de la tarde.

Domingo 16 de septiembre 
- 7:00 PM 

	 Se persigna Miguel Ángel. 
Ya está dentro del recinto de las 
apariciones. Ha caído en éxtasis 
y comienzan las primeras pala-
bras del mensaje dirigidas a una 
persona que se encuentra cerca 
de él. Es difícil poder captar todo 
lo que dice, perdiendo muchas 
frases. 
	 SI NO ALCANZAS A IR A 
MISA EN LA MAÑANA, VE 
EN LA TARDE. PRIMERO ES 
EL DEBER CON DIOS. 
	 Todos los que no hayan ido a 
Misa, vayan inmediatamente. 
	 Luego, dirigiéndose a todos 
nosotros, nos dice: 
	 Y HE MANDADO A HACER, 
HE DADO MUCHO TIEMPO Y 

AÚN NO ESTÁ TERMINADA. 
PIDO QUE MAÑANA ESTÉ 
TERMINADA. 
	 Después, refiriéndose a los 
misioneros, dice: 
	 NO POLOLEARÁN EN LOS 
GRUPOS MISIONEROS AÚN. 
	 HAN OFENDIDO MUCHO 
AL SEÑOR, PORQUE NI SI-
QUIERA SE RESPETA EL DÍA 
DEL SEÑOR. 
	 REÚNAN TODOS LOS MI-
SIONEROS QUE HE PEDIDO; 
PERO PARECE QUE NO EN-
TIENDEN EL CASTELLANO 
Y NO LO HACEN. 
	 HAY DESUNIÓN E INCLU-
SO DISCORDIA. 
	 MUCHOS NO HAN OBE-
DECIDO AL MANDATO QUE 
LES HE PEDIDO EN FEBRE-
RO DE ESTE AÑO. 
	 …Mmm…, dice Miguel Án-
gel. Lo que pasa es que el padre 
Contardo no ha ido a la esta de 
nosotros tampoco. Dice que va 
a ir y no va. Muchos no trabajan 
y muchos están de vacaciones. 
	 Vas a hacer que vengan todos 
los misioneros, todos aquellos 
que levantaron la mano; San-
tiago, Quilpué, Villa Alemana, 

Con-Con, Limache. Todos aque-
llos se reunirán; lo harán para el 
18 de septiembre y Tú serás y los 
reunirás. 
	 LO QUIERO AQUÍ EN EL 
CERRO. 
	 En voz muy baja, Miguel Án-
gel le dice a la Señora: 
	 Eso es lo que Tú mandas. Sí, 
a las 3 de la tarde, a todos …
mmm… sí. 
	 Luego el vidente se persigna 
y dice: 
	 Mensaje para toda la humani-
dad (Miguel Ángel se persigna). 
	 MI CORAZÓN SE ENTRIS-
TECE, PORQUE AÚN EL 
MUNDO NO QUIERE OBE-
DECER; NO PIENSA ANTES 
DE ACTUAR. 
	 MAS LA HUMANIDAD ES-
TÁ PRÓXIMA AL GRAN CAS-
TIGO. MAS DIOS NO CAS-
TIGARÁ CON EL DILUVIO, 
COMO LO HIZO. MAS DIOS 
APROVECHARÁ PARA CAS-
TIGAR AL MUNDO DEJAN-
DO ESTALLAR SU PROPIA 
SOBERBIA DE AQUELLAS 
ARMAS MORTÍFERAS. ESE 
SERÁ EL AZOTE DE TODO 
EL MUNDO. 

Capilla del Santuario durante su construcción.



6

Crónica de las Apariciones de Peñablanca

	 RUSIA Y ESTADOS UNI-
DOS… (silencio). 
	 LA MISERICORDIA DE 
DIOS ESTÁ LLEGANDO A SU 
FIN, PORQUE EL MUNDO NO 
SÓLO POR LOS PECADOS 
SE CONDENARÁ, SINO POR-
QUE NO SE ARREPIENTE. 
Y ESTO ESTÁ ESCRITO YA 
EN LA SALETTE, FÁTIMA, 
LOURDES, SAN DAMIANO 
Y PEÑABLANCA. 
	 Miguel Ángel se persigna y 
luego de algunos segundos dice 
a Nuestra Señora: 
	 Las otras las tiene el padre 
Contardo. 
	 Igual existe la envidia, que el 
otro dijo esto, que el otro dijo 
esto otro… Es que no tienen 
sacerdotes tampoco, como el otro 
grupo, así que … Bueno, porque 
el Padre dice, voy a ir y no va 
nunca… Sí, lo estoy acusando… 
hum… sí. Luego de un breve 
silencio dice: la Virgen pide que 
sea terminada la otra gruta y se 
empiece a construir la gruta de 
Massabielle. 
	 ¡Su jardín!, sí porque la gente 
quiere plantar plantas, pero no 
trae esa tierra… ¿cómo se llama? 
Aquí es gredoso; es de esa para 
hacer mejor… ¡Eh! 
	 Ahora algo le comenta a la 
Santísima Virgen, ya que los 
fieles ríen. Luego dice: 
	 La gruta, ¡ah!, la gruta. Sí, la 
gruta de Massabielle. Y terminen 
la otra, pero de verdad. 
	 Después, le dice: ¿Cómo se 

va a llamar la capilla? 
	 Nuestra Señora dice: 
	 VAN A ELEGIR UN NOM-
BRE DE ESTOS SIETE QUE 
SE DARÁN: 
	 MARÍA CORREDENTORA, 
	 LA DAMA BLANCA DE LA 
PAZ, 
	 CAPILLA DE LA TRINI-
DAD, 
	 MADRE DEL SOCORRO, 
	 LA OMNIPOTENCIA SU-
PLICANTE, 
	 LA LLENA DE GRACIA. 
	 Miguel Ángel dice: Este es 
bonito. 
	 JESÚS REDENTOR, MA-
RÍA CORREDENTORA… SÍ. 
	 La Señora pide que ustedes 
clasifiquen uno de estos siete 
nombres. Mayoría va a ser el 
nombre de la capilla. Luego de 
cantar, dice: 
	 Ha nacido el Redentor. Las 
estrellas brillaban en una noche 
helada. Nació en un pesebre, 
el más humilde. La estrella de 
Belén brillaba acariciándole sus 
mejillas, pero el Niño está bien 
tibiecito por los animales que le 
cubrían. Mas, los ángeles canta-
ban: 
	 Gloria, Gloria, Gloria a Dios. 
Eso, muy poco … 
	 Luego, Miguel Ángel le dice 
al Niño Jesús: 
	 Yo me entrego a Ti en cuerpo 
y alma. Mis pecados, si Tú quie-
res, puedes perdonármelos. Si 
no, déjalos, pero yo sé que con 
Tu Misericordia me los vas a 

perdonar. Límpiame el corazón, 
no me dejes, Padre y Señor de 
todo lo creado. Y todos, cuando 
pronuncien Tu nombre, se arro-
dillen, porque Tú eres Rey de 
Reyes. 
	 Ahora Miguel Ángel canta 
Shalom. 
	 Enseguida le pide por alguien, 
pero no logro captar el nombre, 
ni lo que le dice. 
	 Si realmente tienen vocación, 
las sentirán. 
	 Próxima cita a las 8 de la no-
che, el 18 de septiembre. 
	 Quiere todos los misioneros 
de todas partes. Que vengan to-
dos los viejos y los grandes, o sea 
los niños y los hombres grandes. 
Hum, sí, lo voy a decir. Adiós.
	 Nota: Conversando posterior-
mente con Miguel Ángel, nos 
refirió que a la Santísima Virgen 
le gustaba el nombre capilla de la 
Santísima Trinidad. Sin lugar a 
dudas un hermoso nombre, pero 
Ella, en su humildad, aceptó la 
decisión de los fieles. Se llamará 
Dama Blanca de la Paz. 
	 Qué claro nos dejó aquel pre-
cepto que la Misa era de gran 
importancia, más incluso que 
una aparición, porque es el día 
del Señor. Qué enseñanzas nos 
deja Nuestra Madre del Cielo, 
enseñanzas que jamás olvida-
remos.

Extraído del libro
“Si hacéis lo que os digo habrá

Paz, de lo contrario…”
de María Luisa Paredes

Donaciones vía Transferencia Bancaria de fondos
Banco: Banco de Crédito e Inversiones, Oficina Central, Santiago – Chile
Cuenta Corriente N° 101 94 002	 Titular: Fundación Montecarmelo
Rut: 71.209.800-7

Confirmar transferencias a correo electrónico: 
prodriguez@lasachiras.cl,   y/o   contacto@fmontecarmelo.cl



7

Laus, el lugar donde la Virgen se apareció 
durante 54 años y dejó su buen olor

Una isla “perfumada” de paz para el alma y de distensión para el cuerpo

	 El santuario mariano de Nuestra 
Señora de Laus, en Francia celebró 
el 350º aniversario de las prime-
ras apariciones de la Virgen María 
a Benedicta Rencurel. Se trata de 
unas apariciones peculiares, porque 
se prolongaron durante 54 años.
	 Otro rasgo típico del santuario, 
situado en una región montañosa 
del sureste de Francia, es el buen 
olor que, sin causa aparente, se deja 
sentir en ciertas ocasiones.
	 Antes de llegar a esta ciudad, a 
unos noventa kilómetros de la frontera italiana, 
una serie de señales llevan a trepar por una 
placentera montaña, hasta una altura de poco 
más de novecientos metros.
	 Así llegamos a Notre Dame du Laus, Nuestra 
Señora del Lago (éste es el significado de Laus 
en el dialecto local occitano).
	 Lugar extraordinario, y no sólo por lo placen-
tero, sino sobre todo por el mensaje espiritual 
que trasmite desde hace más de tres siglos y 
que, en el fondo, todavía hay que descubrir por 
completo.
	 Con frecuencia, lo es para los mismos fran-
ceses que, o no lo conocen o sólo han oído algo 
gracias a los  llamados “perfumes del Laus”.
	 En efecto, ocurre esto: la mujer que se en-
cuentra en el origen del santuario y de la pe-
regrinación correspondiente fue guiada a este 
solitario altiplano por la Virgen misma, quien 
le dijo que el lugar exacto donde quería que su 
Hijo fuese adorado se le revelaría por el “buen 
olor”.
	 Así ocurrió de hecho y, desde entonces (las 
apariciones, lo veremos, duraron más de medio 
siglo) la vidente salía de sus encuentros místicos 
con la Madre de Dios completamente impreg-
nada de misteriosos e intensos perfumes.
	 El fenómeno se ha observado sin interrupción 
hasta nuestros días: puede ocurrir en la igle-

sia-santuario (donde, en efecto, no se acostumbra 
a depositar flores perfumadas para no inducir a 
confusión con ellas); pero puede ocurrir también 
en las casas de acogida para los peregrinos, que 
rodean el lugar sacro o, incluso -ha sucedido 
con frecuencia- en el amplio aparcamiento. Re-
cientemente, un docente universitario, François 
de Muizon, que ha realizado una investigación 
sobre este fenómeno, ha escrito:
	 “Se imponen algunas constataciones. Ante 
todo, no es factible la hipótesis de un truco: 
nadie podría provocar estos perfumes en cir-
cunstancias y lugares tan distintos.
	 Antes de haberse encontrado inmersos en 
ellos repentinamente, muchísimos testigos ig-
noraban la misma existencia de estos buenos 
olores del Laus.
	 Con frecuencia, el perfume va unido a los 
prodigios marianos (…) Una señal de presencia 
mariana que, en el santuario francés del que nos 
ocupamos en esta ocasión, parece haberse hecho 
permanente y tan habitual que muchos de los 
que frecuentan estos lugares lo consideran casi 
normal.
	 Presencia mariana, decíamos: pues bien, si 
ésta es la realidad que caracteriza todo lugar 
donde se dice que la Virgen se ha aparecido, 
esta presencia alcanza tal vez, en Laus su vértice 
mundial.

Apariciones de la Santísima Virgen a través del mundo

Santuario mariano de Nuestra Señora de Laus, Francia



8

Apariciones de la Santísima Virgen a través del mundo

	 En efecto, ¡la vidente gozó de las visitas de 
la Madre durante 54 años! Entre un encuentro 
y otro con Ella, los hubo también con Cristo 
mismo, con santos y con ángeles.
	 En realidad, por lo menos existe un precedente 
y es precisamente éste del que hablamos.
	 La Señora que vino a estos Alpes Marítimos 
(y que se autodenominó Dame Marie) apareció y 
habló a la misma persona durante más de medio 
siglo.
	 Y no hay que pensar en la acostumbrada 
creencia popular sin fundamento, puesto que una 
larga serie de obispos ha reconocido y animado 
la peregrinación.
	 Y la vidente es, desde hace tiempo, Venerable, 
mientras que se ha retomado recientemente —
con buenas perspectivas— el iter para alcanzar 
la beatificación.
	 Ha llegado el momento de hablar de esta pri-
vilegiada especial del Cielo, de esta Venerable 
Benoite Rencurel.
	 Nació el 17 de septiembre de 1647 en este 
rincón apartado de lo que entonces se llamaba 
el Delfinado. La infancia de Benita —ésta es 
la trascripción de su nombre en francés— fue 
la habitual para los campesinos de entonces: 
miseria, analfabetismo, viudedad de su madre 
y empleo como pastorcilla de los vecinos.
	 Las montañas que circundan su pueblo natal 
(entonces Saint-Etienne d’Avanón, ahora Saint 
-Etienne Le Laus, en honor del santuario) son 
ricas en tierra de yeso que, cocida en hornos ex-
cavados con forma de gruta, proporciona buena 
cal.
	 Precisamente en uno de estos hornos, en mayo 
de 1664, mientras está ocupada supervisando 
ovejas y cabras mientras recita su rosario, Be-
noîte vio la misma Bella Señora .
	 Se seguirán otras apariciones  silenciosas. 
Después, poco a poco, la Señora empezará a 
hablar, a responder a las preguntas, a hacerlas 
también ella y a dar consejos e indicaciones a 
la joven vidente. Así comienza esa especie de 
recorrido pedagógico que continuará hasta la 
muerte de Benoite.
	 En efecto, ésta es la extraordinaria originali-
dad de Laus: Dame Marie toma en sus manos 
—como una madre y, al mismo tiempo, una 
maestra— no sólo la educación religiosa, sino 

también la humana de aquella que no es más 
que una tosca e ignorante pastorcilla montañera.
	 Y una vez formada, le confía la construcción 
de un santuario, la organización de una pere-
grinación, la acogida, guía y preparación a los 
sacramentos de la confesión y de la comunión 
de los peregrinos…
	 Cuando algunas monjas de Saboya proponen 
instalarse en Laus, esperando convencer a Benita 
para que se hiciera hermana suya, el testimo-
nio de la vidente nos refiere que “la Madre de 
Dios dijo que eso no se podía hacer, que esas 
religiosas estaban demasiado retiradas, que era 
necesario que ella viera a los peregrinos, que 
hablara con ellos cuando se lo pedían, para 
darles los consejos necesarios, como Dios la 
inspiraba. Y esto no lo habría podido hacer en 
un monasterio, donde habría estado demasiado 
encerrada…”.
	 Este monte es un lugar de pedagogía celes-
tial, de estancia prolongada con la Madre. De 
aquí la presencia, desde el comienzo, de casas 
de acogida donde comer, dormir y encontrarse 
con los hermanos entre una práctica religiosa 
y la siguiente.
	 Es una costumbre que no sólo sigue sino que, 
en estos tiempos, se ha ampliado y organizado 
con mucha atención, respetando siempre la tra-
dición de sencillez.
	 Llegar a este altiplano significa descubrir 
una eficiente ciudadela mariana, con hôtelleries 
abiertas todo el año, que pueden acoger a cente-
nares de personas y que ponen a su disposición 
enormes salas de reuniones (…)
	 Volvamos a Benoîte, a la que hemos dejado al 
principio de su extraordinaria aventura. Después 
de algunos meses de familiaridad, Dame Marie 
le impuso ir a la otra parte del valle, al altiplano 
llamado precisamente «el Lago», le Laus en 
occitano, donde no había más que poquísimas 
casas y una pequeña y mísera capilla que Benoîte 
habría reconocido “por sus buenos olores”.
	 Naturalmente, por una serie de circunstancias 
providenciales, con la concatenación de golpes 
de escena imprevistos, ocurre lo imposible: en 
pocos años, donde no había más que ovejas y 
cabras surge un lugar de culto que desafiaría al 
tiempo.
	 Aún hoy, la basílica construida en tiempos de 



9

Apariciones de la Santísima Virgen a través del mundo

la vidente tiene en su interior la capilla primitiva, 
llamada de La Bonne Rencontre, el nombre que 
los alpinos dan a la Anunciación.
	 En el ábside de la capilla está el altar mayor 
del santuario, ante cuyo tabernáculo arde la 
lámpara habitual. 
	 Pero no es corriente el rito que todos los pe-
regrinos realizan aquí: después de arrodillarse 
para adorar al Santísimo, meten los dedos en el 
aceite de la lámpara y, con él, hacen la señal de 
la cruz.
	 Pequeñas ampollas de aceite se envían a toda 
Francia y a muchos otros países en los que se ha 
difundido el culto. En efecto, según una promesa 
de Dame Marie misma a su benjamina, el con-
tacto con ese líquido, con una actitud de fe hacia 
la omnipotencia del Hijo, provocaría prodigios 
de curación espiritual y, también, física.
	 Por tanto, junto a los misteriosos perfumes 
(y junto, decíamos, a la estancia: ecclesia et 
domus), la unción con el aceite de la lámpa-
ra del Santísimo parece caracterizar este lugar 
mariano.
	 De aquí, desconfianzas y persecuciones hacia 
la vidente, tras la acogida positiva —aunque 
con la prudencia acostumbrada— de la Iglesia 
local,  
	 Como siempre, la oposición se demostró fe-
cunda, confirmando la solidez espiritual de la 
mujer, formada en la fe por la Virgen misma, 
como reconocieron los obispos tras largos y 
extenuantes interrogatorios.
	 Es un hecho que las persecuciones cesaron 
y que la peregrinación pudo continuar, aunque 
en medio de algunas interrupciones debidas al 
paso de los ejércitos.
	 Así siguió hasta el final también el contacto 
continuo de Benoîte con el Cielo: moriría a los 
71 años, en 1718, rodeada por la veneración y 
agradecimiento de todos.
	 Fue sepultada, y lo sigue estando, ante el altar 
mayor, precisamente bajo la lámpara cuyo aceite 
sirve cada día para la unción de los devotos.
	 Con la muerte de la vidente no se extinguió 
en absoluto la devoción por aquel lugar de culto: 
más aún, fue tan sólida que pudo sobrevivir a la 
furia de la Revolución de final de siglo y retomar 
después su camino, cada vez más desenvuelto.
	 Tampoco se extinguió la veneración de los 

peregrinos hacia Benoîte, el instrumento huma-
no elegido por María misma.
	 Pero la supresión de la diócesis de Embrun 
y, a continuación, la sucesión de distintas con-
gregaciones religiosas en la guía del santuario, 
hicieron que sólo en 1872 el papa Pío IX pudiera 
proclamar oficialmente a la vidente “venerable 
sierva de Dios”.
	 La causa sucesiva para la beatificación encon-
tró obstáculos por parte de algunos historiadores 
extravagantes, no cierto por parte de los Papas 
(León XIII concederá a Laus el título de Basílica 
menor) ni, mucho menos, de los obispos de Gap 
que, unánimes, se levantaron aquí y recomen-
daron a sus fieles que hicieran lo mismo.
	 Y sin embargo, estas últimas son tales que 
hacen decir a Yves Chiron, uno de los mayores 
especialistas actuales, que las de Laus “están 
entre las apariciones absolutamente mejor do-
cumentadas”.
	 En efecto, disponemos de los informes es-
critos de cuatro testigos oculares de la vida de 
Benoîte, en un total de centenares y centenares 
de páginas.
	 Recientemente publicados en ediciones críti-
cas, estos textos han permitido a la Congrega-
ción vaticana de los santos retomar la causa, y 
un final positivo parece cercano. Por tanto, la 
Iglesia podría tener, pronto, una nueva Beata y, 
a continuación, una nueva santa.
	 Además, no debe olvidarse la modernidad de 
esta figura laica (sólo se hizo terciaria dominica), 
que se convierte en una preciosa y comprometida 
líder espiritual y que muestra las dotes de valor, 
de decisión y de sabiduría que la fe puede hacer 
emerger.
	 Un mundo que una estancia en Laus, esta isla 
“perfumada” de paz para el alma y de distensión 
para el cuerpo, puede contribuir a descubrir.

Escrito por Vittorio Messori 

Visite nuestro sitio oficial en:
http://www.virgenmariachile.cl



10

Santo del mes

	 “Misterio verdaderamente tre-
mendo y que jamás se meditará 
bastante: el que la salvación de 
muchos dependa de las oraciones y 
voluntarias mortificaciones de los 
miembros del Cuerpo místico de 
Jesucristo, dirigidas a este objeto, 
y de la cooperación que Pastores y 
fieles —singularmente los padres y 
madres de familia— han de ofrecer 
a nuestro divino Salvador”.
	 En la conmemoración litúrgica 
de santa Mónica, como tributo a 
esta santa mujer, esposa y madre, y 
a la vez como invitación y llamado 
a la oración de intercesión por la salvación de 
las almas, ofrecemos aquí una consideración 
sobre lo que, en palabras de Pío XII, “jamás 
se meditará bastante”, a saber, el poder de la 
oración y de las lágrimas, de las de santa Mó-
nica, y esto a partir de lo que sobre las mismas 
escribió quien fue nada menos que el “hijo” de 
ellas —según el corazón—, y su propio hijo —
según la carne—: el gran Doctor de la gracia, 
san Agustín, en sus sublimes Confesiones.
	 “Mi madre, tu sierva fiel, lloraba en tu pre-
sencia por mí mucho más de lo que lloran las 
madres la muerte física de sus hijos. Gracias a 
la fe y al espíritu que le habías dado, veía ella 
mi muerte. Y Tú la escuchaste, Señor. La escu-
chaste y no mostraste desdén por sus lágrimas, 
que profusamente regaban la tierra allí donde 
hacía oración”.
	 Gracias a la fe sobrenatural, infusa, que el 
Señor le había dado, santa Mónica veía que 
había otra vida y otra muerte muy distintas 
de las físicas y naturales, e infinitamente más 
importantes. Vida otra incomparablemente más 
digna de ser buscada que la meramente física, 
muerte otra incomparablemente más digna de 
ser llorada que la solamente corpórea. Vida y 
muerte de “autre ordre”, como diría Pascal, 

infinitamente más elevado: vida y muerte que 
en definitiva no son sino la gracia y el pecado, 
que son la vida y la muerte del alma. Pero esto 
sólo llegan a percibirlo los ojos de la fe, con 
los que santa Mónica precisamente veía, “pues 
la fe tiene también sus ojos, con los cuales de 
algún modo ve que es verdadero lo que todavía 
no ve, y con los cuales ve con firme certeza que 
todavía no ve lo que cree”.
	 Doblemente madre, conforme a las dos vidas 
que hemos distinguido, la natural y la sobrena-
tural, santa Mónica alumbró a san Agustín no 
sólo en la carne, para nacer a la luz temporal, 
sino, lo que es mucho más importante, también 
en el corazón, para nacer a la luz eterna: luz 
de la gracia en el tiempo, luz de la gloria en la 
eternidad. Y el amor de santa Mónica era del 
todo ordenado, es decir, virtuoso, implorando 
con el agua de sus lágrimas que su hijo Agustín, 
libre de las aguas del mar del siglo, llegase al 
agua de la gracia: “No tengo palabras para 
describir el gran amor que me tenía y con 
cuánto mayor empeño procuraba darme a luz 
en el espíritu, muy por encima del empeño 
con que me había dado a luz según la carne”. 
Efectivamente: “ella no pedía oro ni plata, ni 
bienes mudables o volubles, sino la salvación 

Santa Mónica y el poder de la oración 
con lágrimas

“Lo que evitó mi perdición fueron las fieles y cotidianas lágrimas de mi madre…”

Santa Mónica



11

Santo del mes

del alma de su hijo”. Cuando, después de tan-
tos años, después de tantas lágrimas, después 
de tantas búsquedas, la conversión de Agustín 
felizmente se consuma, “soltándose las riendas 
de sus lágrimas y desbordando los ríos de sus 
ojos”, y “siente como una luz de seguridad 
derramándose en su corazón”, inmediatamente 
se dirige a su madre y se lo cuenta todo… Ella 
“se llena de alegría, salta de gozo, celebra el 
triunfo, bendiciendo a Dios, que es poderoso 
para hacer más de lo que pedimos y compren-
demos”. Y remata san Agustín: “Estaba viendo 
con sus propios ojos que le habías concedido 
más de lo que ella solía pedirte con sollozos 
y con lágrimas piadosas. […]. Cambiaste su 
luto en gozo, en un gozo mucho más pleno de 
lo que ella había deseado, en un gozo mucho 
más íntimo y casto que el que ella esperaba de 
los nietos de mi carne”.
	 Y cual otro anciano Simeón (cf. Lc 2, 28-32), 
vista la salvación del Señor respecto de su hijo 
Agustín, que habría de ser también, participa-
damente, lumen, luz de la santa Iglesia y de 
todo el orbe católico con su sublime doctrina, 
cantó también ella su Nunc dimittis antes de 
pasar a otra luz, la intemporal y eterna: “Hijo, 
por lo que a mí respecta, nada en esta vida 
tiene ya atractivo para mí. No sé qué hago 
aquí ni por qué estoy aquí, agotadas ya mis 
expectativas en este mundo. Una sola razón y 
deseo me retenían un poco en esta vida, y era 
verte cristiano católico antes de morir. Dios me 
lo ha dado con creces, puesto que, tras decir 
adiós a la felicidad terrena, te veo siervo suyo. 
¿Qué hago aquí?”.
	 Cuando a los pocos días de pronunciar estas 
palabras los ojos de santa Mónica, que tantas 
piadosas lágrimas habían vertido, se cerraron 
definitivamente a esta luz temporal, otros ojos, 
ahora los de su hijo Agustín, no pudieron con-
tenerse… “Entonces sentí ganas de llorar en tu 
presencia sobre ella y por ella, sobre mí y por 
mí. Y di rienda suelta a mis lágrimas reprimidas 
para que corriesen a placer, poniéndolas como 
un lecho a disposición del corazón. Este halló 
descanso en las lágrimas. Porque allí estabas 
Tú para escuchar, no un hombre cualquiera 
que habría interpretado desconsideradamente 
mi llanto”. No fue sino el justo y piadoso 

tributo del hijo de su carne y de sus lágrimas: 
“Y si [alguien] estima pecado el que yo haya 
llorado durante una hora escasa a mi madre 
muerta entonces a mis ojos, mientras ella me 
había llorado durante tantos años para que yo 
viviese ante tus ojos, que no se ría. Al contrario, 
si tiene una gran caridad, que llore también él 
por mis pecados en presencia tuya, Padre de 
todos los hermanos de tu Cristo”.
	 Pero, ¿tan sólo una escasa hora lloró Agustín 
a quien tanto tiempo, tantos años, y con tanto 
ardor, había llorado por él…? No. Su piedad, 
su santa piedad, en un corazón tan grande y 
lúcido como el suyo, no podía contentarse con 
meras lágrimas visibles… Con otras lágrimas 
debía corresponder a quien otras lágrimas había 
por él vertido: a quien tanto había llorado e 
implorado por su conversión, por su eterna sal-
vación, ahora él devolvía “otras lágrimas”, más 
piadosas, más profundas, más robustas: “Una 
vez que ha sanado la herida de mi corazón, 
derramo ante ti, Dios nuestro, otra clase de 
lágrimas muy distintas por aquella sierva tuya. 
Son lágrimas que brotan de un espíritu agitado 
por la consideración de los peligros que rodean 
a toda alma que muere en Adán…”. Sí, pues 
su piedad filial era sólida como una roca, como 
su misma doctrina: no naufragaba ni se perdía 
en meros sentimentalismos inconsistentes que, 
desgraciadamente, tanto abundan, llegando a 
asegurar con demasiada facilidad la salvación 
eterna y hasta la inmediata entrada en los cielos 
a cualquier difunto. Aun cuando en su caso, si 
así lo hubiera hecho, no se hubiera equivocado, 
dado que su madre es verdaderamente santa, nos 
da sin embargo el santo Obispo de Hipona una 
gran lección de sobrenatural prudencia, fundada 
en su viva conciencia de la fragilidad humana 
y su católico sentido del pecado. Pues conocía, 
en efecto, que su misma madre no había estado 
libre de pecado: “Yo te ruego ahora por los 
pecados de mi madre […]. Perdónala, Señor, 
perdónala, te ruego”. Y también su oración 
respecto de su madre, como lo había sido la de 
su madre respecto de él, fue escuchada… En 
ella triunfó la gracia y la misericordia divina, 
librándola de todo pecado y de toda deuda. Pues 
la santidad es precisamente eso: el triunfo y la 
plenitud de la gracia. Y así, cuando Juliano de 



12

Santo del mes

Eclana, el pelagiano, sin argumentos para de-
fender su pestífera herejía, para herir a Agustín 
trajo a colación el defecto de su madre que él 
mismo narra en sus Confesiones, le respondió 
el gran Doctor de la gracia: “Te has atrevido 
a ultrajar a mi madre, que no te ha causado 
mal alguno, que jamás te contradijo… Pero, 
¿qué extraño es que tú seas enemigo de ella 
si eres enemigo de la gracia, que la libró de 
aquel defecto de su juventud?”. La gracia no 
sólo la libró de aquel defecto, sino que la colmó 
hasta tal grado que, dejada esta vida mortal —o 
muerte vital—, entró Mónica inmediatamente 
en la Vida inmortal de la eternidad, Vida cuya 
dulzura le fue dado pregustar anticipadamente 
ya en el tiempo, junto con su mismo hijo Agus-
tín, con quien ahora goza sine fine de la gloria 
en la visión de la Bienaventurada y Santísima 
Trinidad: sublime anticipo místico, que se ha 
dado en llamar el “éxtasis de Ostia”:
	 “Buscábamos juntos, en presencia de la ver-
dad que eres Tú, cuál sería la vida eterna de 
los santos, que ni el ojo vio, ni el oído oyó, 
ni llegó al corazón del hombre (1 Cor 2, 9). 
Abríamos con avidez la boca de nuestro corazón 
hacia aquellos raudales soberanos de tu fuente, 
de la fuente de vida que está en ti, para que, 
rociados por ella según nuestra capacidad, nos 
formásemos de algún modo idea de cosa tan 
grande.
	 Y como llegara nuestra plática a la conclu-
sión de que cualquier deleite de los sentidos 
carnales, por grande que sea y aunque esté 
revestido del mayor resplandor corpóreo, ante 
el gozo de aquella vida no sólo no es digno de 
comparación, pero ni aun de ser mentado, tras 
elevarnos con afecto amoroso más ardiente ha-
cia El Mismo, recorrimos gradualmente todas 
las realidades corporales, hasta el mismo cielo, 
desde donde el sol y la luna envían sus rayos 
a la tierra.
	 Y subimos todavía más arriba, pensando, 
hablando y admirando tus obras; y llegamos 
hasta nuestras almas y las pasamos también, 
a fin de llegar a la región de la abundancia 
indeficiente, en donde tú apacientas a Israel 

eternamente con el pasto de la verdad, allí 
donde la vida es Sabiduría, por quien todas las 
cosas existen, así las ya creadas como las que 
han de ser, sin que ella lo sea por nadie, siendo 
ahora como fue antes y como será siempre, o 
más bien, sin que haya en ella pasado ni futuro, 
sino sólo presente, por ser eterna, ya que lo que 
ha sido o será no es eterno.
	 Y mientras hablábamos y suspirábamos por 
ella, llegamos a tocarla un poquito con todo 
el ímpetu de nuestro corazón, y suspirando, 
dejamos allí cautivas las primicias del espíritu. 
[…].
	 Y decíamos: «Si hubiera alguien en quien 
estuviera acallado el tumulto de la carne, en 
quien estuvieran silenciadas las imágenes de 
la tierra, de las aguas y del aire; si callasen 
los mismos cielos y aun el alma misma callase 
y se remontara sobre sí, no pensando en sí; 
si callasen los sueños y revelaciones imagi-
narias; y, finalmente, si callase por completo 
toda lengua, todo signo y todo cuanto se hace 
pasando —puesto que todas estas cosas dicen 
a quien les presta oído:—‘No nos hemos hecho 
a nosotras mismas, sino que nos ha hecho El 
que permanece eternamente’—; si, dicho esto, 
callasen, dirigiendo el oído hacia Aquel que 
las ha hecho, y sólo Él hablase, no por ellas, 
sino por sí mismo, de modo que oyésemos su 
palabra no por lengua de carne, ni por voz 
de ángel, ni por sonido de nubes, ni por enig-
mas de semejanza, sino que le oyéramos a Él 
mismo, a quien amamos en estas cosas, a Él 
mismo sin ellas, como al presente nos elevamos 
y tocamos rápidamente con el pensamiento la 
eterna Sabiduría, que permanece sobre todas 
las cosas; si, por último, este estado se conti-
nuase y fuesen alejadas de él las demás visiones 
de índole muy inferior, y esta sola arrebatase, 
absorbiese y abismase en los gozos más íntimos 
a su contemplador, de modo que fuese la vida 
sempiterna cual fue este momento de intuición 
por el cual suspiramos, ¿no sería esto el entra 
en el gozo de tu Señor’ (Mt 25, 21)?»…

U.I.O.G.D



13

Dogmas

Qué es un dogma

	 En primer lugar, la palabra 
“dogma” proviene del griego 
dogma o dokein. Inicialmente 
se utilizaba, tal y como des-
cribe la Enciclopedia Católica, 
“en los escritos de los autores 
clásicos antiguos, a veces, para 
referirse a una opinión o a lo 
que a una persona le parece 
cierto; otras veces, para referir-
se a las doctrinas o principios 
filosóficos, y especialmente a 
las doctrinas filosóficas distintivas, de una es-
cuela filosófica concreta (cf. Cic. Ac., ii, 9), y 
a veces, un decreto o una ordenanza pública”.
	 Con el tiempo, la Iglesia adoptó esta palabra 
para significar “una verdad perteneciente a la 
fe o a la moral, revelada por Dios, transmitida 
por los apóstoles en las Escrituras o por la 
tradición, y propuesta por la Iglesia para la 
aceptación de los fieles”.
	 Los dogmas son verdades de la fe católica 
que son objetivamente ciertas y que tienen su 
fuente última en la revelación de Dios. Son 
doctrinas de la fe católica que se exhorta a los 
fieles a creer y aceptar, como el dogma de que 
Cristo es la cabeza de la Iglesia o que Dios es 
una unidad de tres personas.
	 A veces, la Iglesia tarda siglos en definir 
completamente un dogma, ya que Jesús no 
escribió un libro de creencias antes de ascender 
al cielo. Él habló con sus apóstoles y, aunque 
ellos escribieron los Evangelios y las cartas del 
Nuevo Testamento, la Iglesia sigue examinando 
estos escritos para comprender más plenamente 
la fe. 
	 Esta comprensión se ve favorecida por las 
personas que plantean preguntas críticas al 
respecto o, a veces, por la enseñanza de lo 

que se reconoce como «herejía», es decir, una 
enseñanza distinta de lo que la Iglesia sabe que 
es verdad.

Cuatro dogmas marianos

	 En lo que respecta a María, la Iglesia solo 
ha definido cuatro creencias dogmáticas, en 
algunos casos tras debatirlas durante cientos de 
años. Estas creencias tienen base bíblica, pero 
no eran evidentes de inmediato para cualquiera 
que leyera la Biblia. Se necesitaron años y años 
de debate y oración para llegar a las siguientes 
conclusiones, con la guía del Espíritu Santo.
	 En cada caso, el debate entre los teólogos 
también se basó en lo que los fieles percibían 
y reconocían como verdadero.
	 Así, por ejemplo, aunque la Inmaculada 
Concepción no se definió dogmáticamente has-
ta el siglo XIX, la devoción a Nuestra Señora 
como la Inmaculada ya estaba arraigada en 
siglos de oración y piedad.

1– María, Madre de Dios
	 El Concilio de Éfeso proclamó en 431 que 
María se convirtió verdaderamente en la Madre 
de Dios por la concepción humana del Hijo de 

Cuatro dogmas marianos: aquí tienes 
una breve guía sobre ellos

Los dogmas marianos son verdades que la Iglesia católica ha confirmado como parte 
del “depósito de la fe”, que todos los católicos están llamados a creer.



14

Dogmas

Dios en su vientre: “Madre de Dios, no porque 
la naturaleza del Verbo o su divinidad recibie-
ran el principio de su existencia de la santa 
Virgen, sino porque, dado que el cuerpo santo, 
animado por un alma racional, que el Verbo 
de Dios unió a sí mismo según la hipóstasis, 
nació de ella, se dice que el Verbo nació según 
la carne” (CEC 466).

2– María, Siempre Virgen
	 La profundización de la fe en la maternidad 
virginal llevó a la Iglesia a confesar la virgi-
nidad real y perpetua de María antes, después 
y durante el parto del Hijo de Dios hecho 
hombre. De hecho, el nacimiento de Cristo no 
disminuyó la integridad virginal de su madre, 
sino que la santificó”. Por eso, la liturgia de la 
Iglesia celebra a María como Aeiparthenos, la 
“Siempre Virgen” (CEC 499).

3– María, Inmaculadamente Concebida
	 De entre los descendientes de Eva, Dios 

eligió a la Virgen María para ser la madre de 
su Hijo. “Llena de gracia”, María es “el fruto 
más excelente de la redención” (SC 103): desde 
el primer instante de su concepción en el seno 
de su madre, fue totalmente preservada de la 
mancha del pecado original y permaneció pura 
de todo pecado personal a lo largo de su vida 
(CEC 503).

4– María, asunta al Cielo
	 “Finalmente, la Virgen Inmaculada, preser-
vada libre de toda mancha de pecado original, 
cuando terminó el curso de su vida terrenal, fue 
elevada en cuerpo y alma a la gloria celestial, 
y exaltada por el Señor como Reina sobre 
todas las cosas, para que pudiera conformarse 
más plenamente a su Hijo, Señor de los se-
ñores y vencedor del pecado y de la muerte”. 
La Asunción de la Santísima Virgen es una 
participación singular en la resurrección de su 
Hijo y una anticipación de la resurrección de 
los demás cristianos (CIC 966).

Noticias de Peñablanca

Santuario Monte Carmelo de 
Peñablanca - Chile

	 Para este sábado 6 de diciembre el pronóstico 
del tiempo indicaba que se producirían algunos 
chubascos; habiendo durante la semana días 
con temperaturas que fácilmente sobrepasaron 
los 29º.

	 Efectivamente amaneció nublado el día en 
esta oportunidad, sin embargo durante la mañana 
volvió a repetirse el mismo transitar de fieles 
por el camino de acceso al Santuario; algunos 
a pie, así como otros en diversos medios de 



15

Noticias de Peñablanca

personalmente, inquirir todo lo referido a las 
apariciones de Peñablanca. La joven saludó a 
los demás, agitando la bandera de su país.
	 Ya todos ocupando las cada vez más nume-
rosas sillas –cabe hacer notar que debió pavi-
mentarse otro tramo más– con el propósito de 
disponer esta vez de más espacio donde fueran 
instaladas más sillas.
	 Una vez todos ubicados en sus respectivos 
asientos, la imagen en anda de Nuestra Señora 
hizo un recorrido entre los fieles en medio de 
oraciones, cánticos y el emotivo saludo con el 

transporte. Previo a la misa, y como ocurre 
para cada primer sábado de mes, misioneros se 
turnaron para rezar los 15 Misterios del Rosario 
y, posteriormente a viva voz, los fieles recitarán 
guiándose por el texto que aparece escrito en 
un pendón de gran tamaño, la Consagración del 
Mundo al Corazón Inmaculado de la Encarna-
ción del Hijo de Dios. A través de los parlantes 
en un momento se indica que en medio de los 
fieles se encuentra una joven que había viajado 
durante la semana desde Puerto Rico con el 
propósito de llegar al Monte Carmelo y así, 



16

Noticias de Peñablanca

agitar de los pañuelos dando paso, momentos 
después, al inicio de la Santa Misa oficiada por 
el presbítero, padre Rodolfo de la Cruz, único 
sacerdote autorizado por el Obispado porteño 
para celebrar la Santa Misa en el Santuario.
	 En la prédica el sacerdote llamó a intensifi-
car las oraciones por nuestro país a días de las 

elecciones presidenciales; para que el resultado 
de éstas sea el de mayor beneficio para la patria.
	 Concluida la Misa el sacerdote pide a unas 
religiosas mexicanas que están a cargo de hoga-
res de ancianos –no pocos de ellos abandonados 
por sus familias– para que ellas den a conocer 
tan noble labor que realizan y de esta manera 



17

Mensajes de Nuestra Señora María 
Reina de la Paz

Mensaje, 25 de noviembre de 2025

“¡Queridos hijos! En este tiempo de gracia los invito a seguirme. 
Oren por aquellos que no oran, ni desean la paz y la alegría 
que sólo el Altísimo puede dar. Que sus almas estén unidas 
en la alegría de la espera, y su corazón será colmado de paz. 

Estarán convencidos, hijitos, de que todo irá bien y que Dios lo bendecirá todo, 
porque el bien que hacen volverá a ustedes, y su corazón se llenará de alegría 
porque están con Dios y en Dios. Gracias por haber respondido a mi llamado. ”

Noticias desde Medjugorje

instar a los presentes a colaborar en la medida 
de sus posibilidades, para que se pueda seguir 
manteniendo a cerca de unos 80 ancianos que 
urgen ser atendidos.
	 Estas hermanas son las Siervas del Sagrado 
Corazón de Jesús y de los pobres (congregación 

Noticias de Peñablanca

mexicana) y que colaboran con Fundación Las 
Rosas, hogar Nº37 Nuestra Señora del Rosario 
que se ubican en Ventanas. 
	 A continuación gran parte de lo relatado puede 
ser apreciado en las siguientes imágenes

Nestor Morales 

«Madre, ¿qué debemos hacer para ser los 
hijos que Tu Corazón desea?»

León XIV encomienda a la Virgen de Guadalupe a los jóvenes, las familias y los 
alejados de la Iglesia

(InfoCatólica) El Papa León XIV 
celebró esta tarde en la Basílica de 
San Pedro la Santa Misa con oca-
sión de la Fiesta de la Bienaventu-
rada Virgen María de Guadalupe, 
donde elevó una emotiva súplica 
a la Virgen encomendándole las 
naciones, los gobernantes, los jó-
venes, quienes se han alejado de 
la Iglesia y las familias.
El mensaje central de Gua-
dalupe

	 En su homilía, el Pontífice des-
tacó que «en medio de conflictos que no cesan, 
injusticias y dolores que buscan alivio, María de 

Guadalupe proclama el núcleo de su mensaje: 
«¿Acaso no estoy yo aquí que soy tu madre?». 

Noticias de El Vaticano

Santísima Virgen María de Guadalupe Santa Misa - 12 diciembre de 2025
 | © VaticanNews



18

Noticias de El Vaticano

El Papa subrayó que esta es «la voz que hace 
resonar la promesa de la fidelidad divina, la 
presencia que sostiene cuando la vida se vuelve 
insoportable».
	 El Santo Padre recordó las apariciones de 
1531 en el Tepeyac, donde María despertó en 
los habitantes de América «la alegría de saberse 
amados por Dios», hablándole a san Juan Diego 
en su lengua materna y declarando que «mucho 
desea» que se levante allí una «casita sagrada» 
desde la cual ensalzará a Dios.
La maternidad que nos descubre como 
hijos

	 León XIV explicó que la maternidad que 
María declara nos hace descubrirnos hijos, pues 
quien escucha «yo soy tu madre» recuerda que, 
desde la cruz, al «aquí tienes a tu madre» co-
rresponde el «aquí tienes a tu hijo». Como hijos, 
el Papa propuso dirigirse a ella preguntándole: 
«Madre, ¿qué debemos hacer para ser los hijos 
que tu corazón desea?», recordando que ella, 
fiel a su misión, con ternura responderá: «Hagan 
lo que Él les diga».
Súplicas por las naciones y sus gober-
nantes

	 «Sí, Madre, queremos ser auténticos hijos 
tuyos: dinos cómo avanzar en la fe cuando las 
fuerzas decaen y crecen las sombras. Haznos 
comprender que contigo, incluso el invierno se 
convierte en tiempo de rosas», pidió el Pontífice.
	 El Papa rogó a la Virgen que enseñe a las 
naciones «que quieren ser hijas tuyas a no 
dividir el mundo en bandos irreconciliables, a 
no permitir que el odio marque su historia ni 
que la mentira escriba su memoria». 
	 Le pidió que les muestre que la autoridad 
«ha de ser ejercida como servicio y no como 
dominio», que instruya a sus gobernantes en su 
«deber de custodiar la dignidad de cada persona 
en todas las fases de su vida» y que haga de 
esos pueblos «lugares donde cada persona pueda 
sentirse bienvenida».
Intercesión por los jóvenes

	 El Santo Padre también encomendó a María 
que acompañe a los más jóvenes, para que ob-
tengan de Cristo la fuerza para elegir el bien y el 

valor para mantenerse firmes en la fe, «aunque 
el mundo los empuje en otra dirección». Le 
pidió que les muestre que su Hijo camina a su 
lado, para que nada aflija su corazón y «puedan 
acoger sin miedo los planes de Dios», rogándole 
que aparte de ellos «las amenazas del crimen, 
de las adicciones y del peligro de una vida sin 
sentido».
Oración por los alejados de la Iglesia

	 Elevando oraciones por quienes se han ale-
jado de la Iglesia, el Pontífice le pidió a la 
Virgen que su mirada «los alcance donde no 
llega la nuestra», que derribe «los muros que 
nos separan» y los traiga «de vuelta a casa» 
con la fuerza de su amor. 
	 También le suplicó que incline el corazón de 
«quienes siembran discordia» hacia el deseo de 
su Hijo de que «todos sean uno» y los restaure 
en la caridad que hace posible la comunión: 
«Dentro de la Iglesia, Madre, tus hijos no po-
demos estar divididos».
Fortalecimiento de las familias y el clero

	 El Papa rogó a María que fortalezca a las 
familias para que, siguiendo su ejemplo, los 
padres «eduquen con ternura y firmeza, de modo 
que cada hogar sea escuela de fe». Le pidió que 
inspire a quienes forman mentes y corazones 
para que «transmitan la verdad con la dulzura, 
precisión, y claridad que nace del Evangelio».
	 Asimismo, solicitó que aliente a quienes su 
Hijo «ha llamado a seguirlo más de cerca: 
«Sostén al clero y a la vida consagrada en la 
fidelidad diaria y renueva su amor primero. 
Guarda su interioridad en la oración, protége-
los en la tentación, anímalos en el cansancio y 
socorre a los abatidos».
Acoger la Palabra de Dios

	 En su homilía, el Papa también reflexionó 
sobre la lectura del Sirácide, presentando una 
descripción poética de la Sabiduría que halla su 
plena identidad en Cristo, «sabiduría de Dios», 
quien «llegada la plenitud de los tiempos, se 
hizo carne, naciendo de una mujer». La tradición 
cristiana ha leído este pasaje en clave mariana, 
reconociendo en María a «la madre del amor».
	 El Pontífice destacó cómo María vive «la 



19

Noticias de El Vaticano

dinámica propia de quien permite que la Pala-
bra de Dios entre en su vida y la transforme», 
recordando su visita a Isabel y el Magníficat, 
donde María reconoce que su dicha proviene 
del Dios fiel.
Encomienda a la Virgen el ministerio 
papal

	 «Virgen Santa, que, como tú, conservemos 
el Evangelio en nuestro corazón. Ayúdanos a 
comprender que, aunque destinatarios, no somos 

dueños de este mensaje, sino que, como san 
Juan Diego, somos sus simples servidores», 
pidió León XIV.
	 El Papa concluyó su homilía encomendán-
dole su ministerio, para que «confirme en el 
único camino que conduce al Fruto bendito» 
de su vientre, a cuantos le fueron confiados: 
«Recuerda a este hijo tuyo, «a quien Cristo 
confió las llaves del Reino de los cielos para el 
bien de todos», que esas llaves sirvan para atar 
y desatar y para redimir toda miseria humana».

	 En la interesante Lectio que 
tuvimos tiempo atrás, apareció, 
emergió, la figura de la madre 
Teresa de Calcuta en sus dia-
rios y cartas íntimas que se han 
publicado, y que han puesto de  
manifiesto una faceta muy pro-
funda de ella 
	 Entre otras cosas que Madre 
Teresa había hecho ella un voto 
de no negarle nada a Dios. Ni más 
ni menos. Esto ya de por sí es motivo de una 
profunda reflexión, frente a la cual quedamos 
mal parados, humillados y ofendidos…, por 
nuestras reiteradas resistencias al Espíritu Santo. 
Ese voto precioso, que, como digo, realmente 
vale la pena pensarlo, nos sitúa frente una pro-
blemática que atraviesa toda la modernidad y 
el mundo actual. Y esa problemática se puede 
resumir en esto: si el hombre se somete entera-
mente a Dios, ¿cómo es que es libre? ¿Cómo el 
hombre puede ser libre frente a un Dios que lo 
conoce todo, que lo invade todo, que lo mueve 
todo? Porque no hay nada que quede fuera de 
la soberanía de Dios, pues, en el orden natural 
Dios da el ser a cada cosa; todo lo que existe, 
todos los planetas, todo está creado por Dios y 
movido por Dios. Y en el orden sobrenatural, 
sin gracia no podemos ¡Nada!  ¿Dónde queda 
entonces la libertad del hombre?

	 Este problema se lo han plan-
teado los filósofos de la moder-
nidad y está muy bien descrito 
en el famoso relato de “El gran 
inquisidor” de Dostoievski. Ahí 
está perfectamente aclarado y de-
limitado. Y los mismos filósofos 
lo han resuelto de la siguiente 
manera: no puede ser que si el 
hombre se somete a Dios sea li-
bre, entonces, es necesario que 

Dios muera para que el hombre sea libre. Es 
Friedrich Nietzsche el que proclama la muerte 
de Dios: “¡Dios ha muerto, ahora el hombre es 
libre!”. A eso hemos llegado en la gran apostasía 
que estamos viviendo. Para que el hombre sea 
libre hay que olvidar, hay que matar a Dios, 
pero de una manera muy sutil y efectiva: no 
negándolo (que ya implica reconocerlo), sino 
a partir de una actitud de desinterés total por 
Él.
	 Ahora tenemos un mundo que, bajo esta con-
cepción errada, ha desterrado a Dios, pero ha 
ocupado el lugar de Dios el Estado moderno y 
post-moderno. Esta es la concepción socialis-
ta, fascista, comunista, de izquierda, derecha o 
centro (con leves diferencias entre ellos), la que 
proponen los candidatos hoy día: es un estado 
que asume el papel de Dios y, habiendo asumido 
el papel de Dios, quiere darle al hombre lo que 

No negarle nada a Dios
Homilía Padre Pedro Pablo Silva, SV

Homilía



20

Homilía

necesita para que, supuestamente, sea feliz. Pero 
lo más trágico de todo esto es que basta mirar la 
cara de los hombres del mundo de hoy (cuando 
proliferan el número de asesinatos por el aborto, 
la eutanasia, los suicidios), para darse cuenta 
que viven en una profunda tristeza. Pareciera 
que tienen lo que hace feliz, pero no tienen lo 
único que hace feliz y de lo cual el hombre 
tiene una sed insaciable, lo quiera reconocer o 
no: Dios.
	 Entonces, ¿cómo poder encontrar la fórmula 
de la felicidad? Porque el hombre no es libre 
de no querer ser feliz. Todo hombre quiere ser 
feliz, tampoco en eso hay supuesta libertad. Por 
tanto, el tema fundamental es acertar dónde está 
esta felicidad…
	 Esta felicidad se encuentra, precisamente, en 
lo que la Virgen María, los santos y la Madre 
Teresa han hecho: en un sometimiento total 
y enteramente a Dios. Eso es lo que libera al 
hombre de sí mismo, de sus pasiones, de sus 
malas tendencias y, realmente así, comenzar a 
ser feliz. 
	 No hay otra felicidad para el hombre y para 
los ángeles fuera de Dios mismo. Eso es lo que 
plenifica al hombre, lo que lo hace verdadera-
mente libre, y no esta funesta concepción que 
hoy día prima en todos los políticos, y aquellos 

que se presentan como líderes de nuestro tiempo 
(suelen llamarlos con el pomposo nombre de 
«Estadistas»). 
	 Quiero terminar invitando a todos vosotros, y 
también a la Comunidad de Schola Veritatis, a 
cuestionarnos si realmente no vale la pena em-
prender este camino, el de decirle a Dios —sea 
con un voto sea sin el voto, pero manteniendo 
perfectamente la misma postura—: «Señor, no 
te voy a negar nada. Porque cada vez que te 
niego algo estoy triste; cada vez que te niego 
algo voy perdiendo; y cada vez que te lo doy 
todo a ti soy más pleno, soy más hombre, soy 
más santo, soy más feliz».
	 Es un camino hermoso para reflexionarlo ante 
el Santísimo y atreverse a recorrerlo. Porque 
Dios nos va a dar la gracia para aquello que nos 
quiere dar. Si a ti quiere darte casarte, entonces 
te va a poner un hombre y te va a dar la gracia 
para casarte y ser feliz; si Él quiere darte la 
gracia de ligarte a Dios mediante unos votos 
como laica, te va a dar la gracia y te lo va a 
mostrar, si te quiere monje o monja o sacerdote, 
lo mismo. Pero todos estamos llamados a ser 
santos y esa santidad es un don de Dios que se 
da por la gracia, a la cual adherimos con gracia 
y que nos hace plenamente libres y felices. 
Amén. ¡Aleluya!

La vida contemplativa en tiempos de 
apostasía

Reflexiones

	 En plena crisis postconciliar, cuando la tor-
menta arreciaba fuertemente, escribía el vene-
rable Don José Rivera en una de sus cartas:
	 “Entre progresistas y conservadores, no hay 
cristiano apenas que crea en la Iglesia, ni en la 
Trinidad, ni que ame al prójimo, que sólo es 
prójimo por su relación con las Personas divi-
nas, realizada en la Iglesia de una u otra manera. 
Yo, que tanto casco [hablo], estoy cada vez más 
convencido de que en los tiempos especialmente 
difíciles hay que volver casi exclusivamente 
a lo esencial, y lo esencial interiormente es 

la fe, la esperanza y la caridad, y en cuanto a 
realizaciones concretas, la oración y la cruz. Y 
todo lo demás viene a ser nada o poco más de 
nada, o puro daño —como creo que está siendo 
una buena parte de las cosas que se hacen hoy 
en el «apostolado» por una parte y por otra—”.
	 Estas palabras del venerable Rivera no pue-
den dejar de evocar —hasta parece incluso ci-
tarlo— el conocido pasaje del Cántico Espiritual 
de san Juan de la Cruz, en el que responde a 
“todos aquellos que impugnan el santo ocio 
del alma y quieren que todo sea obrar”:



21

Reflexiones

	 “Adviertan, pues, aquí los que 
son muy activos, que piensan 
ceñir al mundo con sus predi-
caciones y obras exteriores, que 
mucho más provecho harían a 
la Iglesia y mucho más agra-
darían a Dios, dejado aparte el 
buen ejemplo que de sí darían, 
si gastasen siquiera la mitad de 
ese tiempo en estarse a solas 
con Dios en oración, aunque no 
hubiesen llegado a tan alta como 
esta. Cierto, entonces harían más 
y con menos trabajo con una 
obra que con mil, mereciéndolo 
su oración, y habiendo cobra-
do fuerzas espirituales en ella; 
porque de otra manera todo es 
martillar y hacer poco más que 
nada, y a veces nada, y aun a 
veces daño. Porque Dios os libre que se co-
mience a envanecer la sal (cf. Mt 5, 13), que, 
aunque más parezca que hace algo por de fuera, 
en sustancia nos será nada, cuando está cierto 
que las obras buenas no se pueden hacer sino 
en virtud de Dios”.
	 Pues bien: acogiendo el apremiante llamado 
que Don Rivera hacía hace casi cincuenta años, 
cuando “el humo de Satanás —según declaraba 
con espanto el mismo san Pablo VI— se había 
filtrado por alguna grieta en el Templo de Dios”, 
en tiempos también sumamente tormentosos 
como los nuestros, en los cuales hasta casi 
parece que se ha difuminado más dicho humo, 
ofrecemos aquí una consideración y justifi-
cación, enraizada en la más sana y auténtica 
tradición, de este “volver a la esencial”, a saber, 
al recogimiento, a la oración, a la vida interior, 
al ejercicio de la fe, esperanza y caridad, a la 
contemplación. Volver a lo esencial que, si 
siempre es válido, sobre todo lo es cuando la 
tormenta arrecia… El texto que ofrecemos se 
debe a la pluma maestra de fray Ambrosio de 
Lombez, religioso capuchino francés del siglo 
XVIII, muerto con fama de santidad, y está 
sacado de la más importante y difundida de 
sus obras, varias veces reeditada: su Tratado 
de la paz interior.
	 “Si prestases atención, alma cristiana, a la 

consideración de que toda tu fe-
licidad consiste en el reposo en 
Dios solo, y toda tu virtud reside 
en no atender y no poseer sino 
sólo a Dios; que toda tu vida 
debe ser una vida oculta en Dios 
solo; si pensases seriamente que 
todo lo que te distrae de esta 
ocupación —empleos, cargos, 
conversaciones, estudios, nego-
cios— es más para los otros que 
para ti; y que todo lo que te atrae 
con afán es ordinariamente un 
efecto del amor propio, al que 
Dios solo no basta; si estuvieses 
siempre en guardia contra las 
sugestiones de este sutil ene-
migo de nosotros mismos, que 
siempre quiere hacerse ver y que 
no sufre estar solo y olvidado, 

que se busca secretamente casi en todo y se 
encuentra a veces todo entero aun en aquellas 
mismas cosas en las que parecía olvidarse ente-
ramente de sí para no pensar sino en los demás; 
si estuvieses bien convencida de que todo lo que 
no tiende a Dios solo y no te conduce al olvido 
de ti misma —ingenio, talentos, cuna, crédito, 
autoridad, etc.— te es más peligroso que útil, 
no se te vería tan afanosa por llevar adelante 
las obras que has emprendido, por cultivar 
tus talentos, cuidar tu reputación, conservar tu 
autoridad. Tu gusto por esos negocios en medio 
de los cuales debieras más bien hallarte siempre 
incómoda y en una situación violenta es prueba 
de que no conoces la excelencia, la dulzura e 
incluso la necesidad del silencio y del olvido, 
a los cuales debieras siempre volver por natural 
inclinación, y a veces aun por distracción.
	 Sé que los santos han distinguido dos clases 
de vida: una vida de reposo y de separación, y 
una vida de acción y de ministerio. Pero si se 
la comprende bien, esta distinción sólo se da en 
las funciones particulares, las unas exteriores 
y públicas, las otras interiores y secretas, y en 
modo alguno en el fondo de la vida cristiana, 
que es para todos, como dice el Apóstol, una 
vida escondida en Dios con Jesucristo (Col 3, 
3); de tal manera que, por importantes que sean 
nuestros empleos, por más públicas que sean 



22

nuestras funciones, por grande que sea el bien 
que esperamos de nuestros proyectos, debemos 
elevarnos por encima de todo eso y estar es-
condidos en espíritu, consentir en ser olvidados 
en la medida en que ello es posible sin faltar 
a los designios de Dios sobre nosotros, y con-
siderarnos tan solos como si no existiese sino 
Dios y nosotros en el mundo. Pero ¡qué difícil 
es esto! Sin embargo, para gustar el reposo en 
el interior de nosotros mismos, y para evitar los 
peligros a los que nos arrojan las acciones del 
exterior, es necesario contener nuestra actividad, 
que siempre quiere exterioridad y movimiento, 
so pretexto de trabajar para Dios, pero en rea-
lidad porque no sabe descansarse en Dios, ni 
esperar o discernir la orden de Dios para aliar 
la acción con el reposo.
	 El apóstol san Pablo esperó esta orden para 
comprometerse en las funciones de la vida pú-
blica; y nosotros debiéramos esperarla como él, 
y después de haberla recibido no prodigarnos 
sino temblando y por pura obediencia, gimiendo 
a la vista de la seguridad que dejamos al dejar 
el reposo escondido en Dios, y de los peligros 
a los que vamos a exponernos: peligros entre 
los que están cerca de nosotros, peligros entre 
los extraños, peligros hasta en la soledad, donde 
las imágenes importunas que a ella llevaremos 
acosarán nuestro espíritu (2 Cor 11, 26). Sí, 
tanto hay de peligros en la vida pública cuanto 
hay de seguridad en la vida privada.
	 San Pablo el ermitaño, no habiendo recibido 
esta orden de actuar y de comunicarse, perma-
nece solo con Dios, solo en un vasto desierto 
durante casi cien años, ignorando todo lo que 
ocurría en el mundo —el establecimiento de 
la religión, las revoluciones de los imperios e 
incluso la sucesión de los tiempos— conocien-
do apenas las cosas de las que en absoluto no 
podía prescindir: el cielo que lo cobija, la tierra 
que lo sustenta, el aire que respira, el agua que 
bebe y el pan milagroso del que se sustenta. 
¿Qué podía hacer en este gran ocio?, dirán 
quizá con los mundanos disipados esas almas 
activas que creerían no vivir si no están en un 
movimiento perpetuo. ¿Qué hacía? ¡Ay!, con 
mucho mayor motivo se os podría preguntar 
qué hacéis vosotros, cuando no hacéis lo que 
hacen el cielo y la tierra, que es cumplir la 

voluntad de Dios. ¿Acaso es no hacer nada, el 
no hacer sino aquello que Dios se propuso al 
darnos el ser: contemplarlo, adorarlo, amarlo? 
¿Acaso es estar ocioso e inútil en este mundo 
el estar únicamente ocupado en lo que los bien-
aventurados hacen en el otro, en lo que Dios 
mismo hace y que es lo mejor que puede hacer? 
¿Acaso lo que bastará a todos los ángeles y a 
todos los santos durante toda la eternidad, lo 
que bastará siempre a Dios mismo, no podría 
bastar al hombre durante esta corta y mise-
rable vida? Hacer otra cosa, si no se remite 
al mismo fin, si no tiene a Dios tanto como 
principio cuanto como fin de esa actividad, si 
no lo hacemos en una dependencia continua 
de Su divina voluntad, que siempre nos pide el 
corazón más que la mano, y el reposo del alma 
más que su actividad, ¿qué es, sino apartarse 
del fin, perder su tiempo y volver a buscar la 
nada de la que Dios nos ha sacado?
	 Tenéis talentos y prestigio, demasiado quizá 
para vos; tenéis buena cuna, autoridad, y una 
reputación bien asentada de genio, de saber 
y de rectitud, gozáis de la confianza de los 
demás. ¿Acaso san Arsenio carecía de todo 
esto? Y sin embargo, con todos sus grandes 
talentos, con las ciencias de los griegos y de 
los romanos, como él mismo dice, con todo el 
crédito posible en la corte del emperador, cuya 
estima y confianza lo ponían en condiciones de 
hacer tanto bien en todo el Imperio, así para la 
Iglesia como para el Estado, pese a todo ello se 
sustrae a los piadosos apremios de un príncipe 
que en vano lo hace buscar por mar y tierra, 
va a esconderse en un espantoso desierto, y ni 
siquiera quiere ver a los ángeles terrestres que 
lo habitan. Tiene menos cuenta del gran bien 
que hubiera podido hacer, que de la voluntad 
de Dios sin la cual nada bueno puede hacerse. 
¿No es bastante para cerrar la boca a nuestra 
presunción que es inagotable en razones plau-
sibles para escabullirse de la oscuridad que la 
confunde y del santo reposo que la aburre? 
Los talentos, la autoridad, el crédito y la con-
fianza del público, y todos los demás medios 
de hacer el bien, de los que se hace tanto caso 
para sacar a un alma de su retiro, muy lejos de 
configurarle una obligación, como se pretende, 
ni siquiera llegan a ser una razón suficiente para 

Reflexiones



23

Reflexiones

ello. Dios, que sin duda no merece que sólo 
se le dé aquello que los hombres rechazan y 
aquellos que para nada sirven en el mundo, a 
menudo concede los talentos, la autoridad, el 
prestigio, al igual que las riquezas, los place-
res y las comodidades de la vida, no para que 
usemos de ellos, sino para que se le ofrezcan 
en sacrificio. Y ¿quién se atreverá a decir que 
es ser un siervo inútil el no hacer otra cosa que 
lo que Dios quiere? El talento que se entierra 
por orden Suya es un grano que se siembra y 
que produce el céntuplo, como lo vemos en los 
Arsenio, los Nilo y tantos otros.
	 Pero sin necesidad de multiplicar aquí los 
ejemplos de los santos, que son innumerables, 
el ejemplo del Santo de los santos no admite 
réplica. De los treinta y tres años que vivió en 
la tierra, treinta los pasó en la oscuridad de 
una vida privada y de una humilde condición, 
no obstante el celo de la gloria de Dios y de 
la salvación de los hombres que abrasaba su 

alma, y pese a los desórdenes y escándalos 
que le atravesaban el corazón. La Sabiduría 
eterna no rompe el silencio y no sale de la 
oscuridad sino en la hora que ha sido fijada en 
los designios de Dios, y rechaza con severidad 
el ruego de su Madre según la carne, porque 
ella parece querer anticipar esa hora (Jn 2, 4) 
¡Y nosotros, en cambio, estamos dispuestos a 
ceder ante las menores persuasiones humanas, 
sin consultar mucho la voluntad de Dios, para 
comprometernos en las obras exteriores y en 
los ministerios peligrosos, o más bien nos deja-
mos seducir por nuestro amor propio, que nos 
persuade a menudo sin mucho fundamento, 
de que debemos dedicarnos a todo eso y que 
estamos en condiciones de salir airosos! ¿Acaso 
los favores de la Providencia resultan así ser 
una razón suficiente para sacarnos del orden 
de esa misma Providencia? ¿Y basta con tener 
manos y fuerzas, con una buena voluntad, para 
ponerse a cultivar la viña del Señor?”.

	 A lo largo del tiempo, el Magisterio Ordina-
rio, junto con numerosos Santos y Doctores de 
la Iglesia, han enseñado las doctrinas marianas 
de la corredención y la mediación, empleando, 
entre otras expresiones, los títulos específicos 
de «Corredentora» y «Mediadora de todas las 
gracias». Por consiguiente, no se puede soste-
ner que el Magisterio ordinario, junto con los 
Santos y Doctores de la Iglesia a lo largo de 
tantos siglos, haya podido desviar a los fieles 
mediante un uso consistentemente inadecuado 
de estos títulos marianos. Además, a lo largo 
de los siglos, esta doctrina mariana y el uso de 
estos títulos también han expresado el sensus 
fidei, el sentido de la fe de los fieles. Por lo 
tanto, al adherirse a la enseñanza tradicional 

del Magisterio Ordinario sobre la Corredención 
y la Mediación, y al reconocer la legitimidad 
de los títulos «Corredentora» y «Mediadora de 
todas las gracias», los fieles no se apartan del 
camino recto de la fe ni de una piedad sana y 
bien fundamentada hacia Cristo y su Madre.
	 En la Iglesia primitiva, San Ireneo, Doctor de 
la Iglesia del siglo II, sentó las bases esenciales 
para las doctrinas marianas de la corredención y 
la mediación, que más tarde serían desarrolladas 
por otros Doctores de la Iglesia y el Magisterio 
Ordinario de los Pontífices Romanos. Él escri-
bió: «María, por su obediencia, se convirtió en 
causa de salvación, tanto para sí misma como 
para toda la raza humana».
	 Entre las numerosas afirmaciones del Magis-

Stma. Virgen María Corredentora y Mediadora de 
todas las gracias: la voz de numerosos santos, doc-

tores y del Magisterio
No pudieron haberse equivocado: la voz de los Santos, los Doctores de la Iglesia y del Ma-
gisterio Ordinario de la Iglesia al afirmar que María es «Corredentora» y «Mediadora de 

todas las gracias»
por el obispo Athanasius Schneider

Catequesis



24

Catequesis

terio Ordinario de los Papas 
sobre las doctrinas maria-
nas de la corredención y 
la mediación, y los títulos 
correspondientes de «Co-
rredentora» y «Mediadora 
de todas las gracias», se 
puede citar en primer lugar 
la encíclica Adjutricem Po-
puli del papa León XIII, en 
la que se refiere a Nuestra 
Señora como cooperadora 
en la obra de la Redención 
y como dispensadora de la 
gracia que de ella mana. 
Él escribe: “Ella, que estuvo tan íntimamente 
asociada al misterio de la salvación humana, 
está igualmente estrechamente vinculada a la 
distribución de las gracias que, por todos los 
tiempos, brotarán de la Redención.”
	 De manera similar, en su encíclica Jucunda 
Semper Expectatione, el papa León XIII habla 
de la mediación de María en el orden de la 
gracia y la salvación. Él escribe: “El recurso 
que tenemos a María en la oración sigue al 
oficio que ella desempeña continuamente junto 
al trono de Dios como Mediadora de la gracia 
divina; siendo por su dignidad y méritos la más 
aceptable para Él y, por lo tanto, superando en 
poder a todos los ángeles y santos del Cielo… 
San Bernardino de Siena [afirma]: «Toda gracia 
concedida al hombre tiene tres grados en orden; 
pues por Dios se comunica a Cristo, de Cristo 
pasa a la Virgen, y de la Virgen desciende a 
nosotros»… Que Dios, «que en su misericor-
diosa Providencia nos dio a esta Mediadora» y 
«decretó que todo bien nos llegara por manos 
de María» (San Bernardo), reciba propiciamente 
nuestras oraciones comunes y cumpla nuestras 
esperanzas comunes… A ti elevamos nuestras 
oraciones, pues tú eres la Mediadora, poderosa 
y compasiva, de nuestra salvación… por tu 
participación en Sus inefables dolores, … ten 
piedad, escúchanos, por indignos que seamos!”
	 El papa San Pío X ofreció una sucinta exposi-
ción teológica de la corredención en su encíclica 
Ad Diem Illum, enseñando que, en virtud de su 
maternidad divina, María merece en caridad lo 
que solo Cristo, como Dios, merece para no-

sotros en estricta justicia, 
es decir, nuestra redención, 
y que ella es la dispensa-
dora de todas las gracias. 
Él escribe: “Cuando llegó 
la hora suprema del Hijo, 
junto a la cruz de Jesús 
estaba María, su Madre, 
no solo contemplando el 
cruel espectáculo, sino re-
gocijándose de que su Hijo 
único fuera ofrecido por 
la salvación de la huma-
nidad, y participando tan 
plenamente en su Pasión 

que, si hubiera sido posible, habría soportado 
con alegría todos los tormentos que soportó 
su Hijo. Y por esta comunión de voluntad y 
sufrimiento entre Cristo y María, ella mereció 
convertirse dignamente en la Reparadora del 
mundo perdido y la Dispensadora de todos los 
dones que Nuestro Salvador nos compró con 
su muerte y su sangre. […] Puesto que María 
supera todas las criaturas en santidad y unión 
con Jesucristo, y ha sido asociada por Jesucristo 
en la obra de la redención, ella nos merita de 
congruo (adecuadamente), en lenguaje teoló-
gico, lo que Jesucristo nos merita de condigno 
(por justicia), y es la Ministra suprema de la 
distribución de las gracias. […] A la augusta 
Virgen le ha sido concedido ser la mediadora y 
abogada más poderosa de todo el mundo ante 
su Divino Hijo. La fuente, entonces, es Jesu-
cristo. Pero María, como acertadamente señala 
San Bernardo, es el canal (Serm. de temp on 
the Nativ. B. V. De Aquaeductu, n. 4); o, si se 
quiere, la parte conectora cuya función es unir 
el cuerpo a la cabeza y transmitir al cuerpo 
las influencias y voluntades de la cabeza: nos 
referimos al cuello. Sí, dice San Bernardino de 
Siena, «ella es el cuello de Nuestra Cabeza, por 
el cual Él comunica a Su cuerpo místico todos 
los dones espirituales» (Quadrag. de Evangel. 
aetern. Serm. 10., a. 3, c. 3).”
	 Del mismo modo, el papa Benedicto XV en-
seña: «Al unirse a la pasión y muerte de su Hijo, 
ella sufrió como si fuera ella misma a morir… 
para apaciguar la justicia divina, en la medida 
en que estaba en su poder, sacrificó a su Hijo, 



25

Catequesis

de modo que se puede decir con razón que ella, 
junto con Cristo, redimió a la raza humana». 
Esto equivale al título de Corredentora.
	 El papa Pío XI afirma que, en virtud de su 
íntima asociación con la obra de la Redención, 
María merece con justicia el título de Corre-
dentora. Él escribe: “Por necesidad, el Redentor 
no podía sino asociar a su Madre en su obra. 
Por esta razón, la invocamos bajo el título 
de Corredentora. Ella nos dio al Salvador, lo 
acompañó en la obra de la Redención hasta la 
misma Cruz, compartiendo con él los dolores 
de la agonía y de la muerte en la que Jesús 
consumó la Redención de la humanidad.”
	 En su encíclica Mediator Dei, el papa Pío 
XII destaca la universalidad del papel de María 
como dispensadora de la gracia, diciendo: «Ella 
nos da a su Hijo y con Él toda la ayuda que ne-
cesitamos, pues Dios «quiso que lo tuviéramos 
todo por medio de María» (San Bernardo).”
	 El papa San Juan Pablo II afirmó repeti-
damente la doctrina católica sobre el papel 
de María en la Redención y la mediación de 
todas las gracias, empleando los títulos «Corre-
dentora» y «Mediadora de todas las gracias». 
Por citar solo algunos ejemplos, dijo: «María, 
aunque concebida y nacida sin mancha de pe-
cado, participó de manera maravillosa en los 
sufrimientos de su divino Hijo, para ser Corre-
dentora de la humanidad». “De hecho, el papel 
de María como Corredentora no cesó con la 
glorificación de su Hijo.” “Recordamos que la 
mediación de María se define esencialmente por 
su maternidad divina. El reconocimiento de su 
papel como mediadora está además implícito 
en la expresión «nuestra Madre», que presenta 
la doctrina de la mediación mariana poniendo 
el acento en su maternidad. Por último, el título 
«Madre en el orden de la gracia» explica que 
la Santísima Virgen coopera con Cristo en el 
renacimiento espiritual de la humanidad.”
	 En cuanto a la verdad que transmite el título 
mariano de Mediadora de todas las gracias, el 
papa Benedicto XVI enseñó: «La Tota Pulchra, 
la Virgen Purísima, que concibió en su seno al 
Redentor de la humanidad y fue preservada de 
toda mancha de pecado original, desea ser el 
sello definitivo de nuestro encuentro con Dios 
nuestro Salvador. No hay fruto de la gracia en 

la historia de la salvación que no tenga como 
instrumento necesario la mediación de Nuestra 
Señora».
	 San John Henry Newman, recientemente 
proclamado Doctor de la Iglesia por Su San-
tidad el Papa León XIV, defendió el título de 
Corredentora ante un prelado anglicano que se 
negaba a reconocerlo. Declaró: “Si leyeras a los 
Padres, cómo llamaban a María Madre de Dios, 
segunda Eva y Madre de todos los vivientes, 
Madre de la vida, Estrella de la mañana, místico 
cielo nuevo, cetro de la ortodoxia, Madre inma-
culada de la santidad y títulos similares, habrían 
considerado tu protesta contra la designación 
de María como corredentora como una pobre 
compensación por tales expresiones.”
	 El término «Corredentora», que en sí mismo 
denota una simple cooperación en la Redención 
de Jesucristo, ha tenido durante varios siglos, 
en el lenguaje teológico y en la enseñanza del 
Magisterio Ordinario, el significado específico 
de una cooperación secundaria y dependiente. 
Por consiguiente, su uso no plantea ninguna 
dificultad grave, siempre que vaya acompaña-
do de expresiones aclaratorias que subrayen el 
papel secundario y dependiente de María en 
esta cooperación.
	 Teniendo en cuenta la enseñanza sobre el 
significado y el uso adecuado de los títulos 
de “Corredentora” y “Mediadora de todas las 
gracias”, tal y como ha sido presentada de 
forma coherente por el Magisterio Ordinario y 
defendida por numerosos Santos y Doctores de 
la Iglesia a lo largo de un período de tiempo 
considerable, no existe ningún riesgo grave en 
emplear estos títulos de forma adecuada. De he-
cho, enfatizan el papel de la Madre del Redentor, 
quien, por los méritos de su Hijo, está «unida 
a Él por un vínculo estrecho e indisoluble»,y, 
por lo tanto, también es la Madre de todos los 
redimidos.
	 En ciertas versiones de la oración Sub Tuum 
Praesidium, los fieles han invocado con confian-
za a Nuestra Señora durante siglos, llamándola: 
«Domina nostra, Mediatrix nostra, Advocata 
nostra». Y San Efrén el Sirio, Doctor de la 
Iglesia del siglo IV, venerado por la Iglesia 
como el «Arpa del Espíritu Santo», rezaba así:
	 «Mi Señora, Santísima Madre de Dios y 



26

Catequesis

llena de gracia. Tú eres la Esposa de Dios, por 
quien hemos sido reconciliados. Después de la 
Trinidad, Tú eres la Señora de todas las cosas; 
después del Paráclito, Tú eres otra consoladora; 
y después del Mediador, Tú eres la Mediadora de 
todo el mundo, la salvación del universo. Des-
pués de Dios, Tú eres toda nuestra esperanza. 
Te saludo, oh gran Mediadora de la paz entre 

los hombres y Dios, Madre de Jesús nuestro 
Señor, que es el amor de todos los hombres y 
de Dios, a quien sea el honor y la bendición 
con el Padre y el Espíritu Santo. Amén».
	 PD: El artículo puede leerse en su publicación 
original en este enlace: https://dianemontagna.
substack.com/p/they-could-not-have-been-mis-
taken

Las terribles consecuencias de la impureza
Amber Uno de los males a los que nos enfrentamos con gran intensidad es a los 
pecados contra la impureza, para ello San Pablo nos advierte de las consecuencias 

en el alma

Actualidad

	 San Pablo, en su carta a los Efesios (4, 18-
19), advierte con fuerza sobre el peligro de 
dejar que el corazón se oscurezca y se endu-
rezca ante Dios. Refiriéndose específicamente 
de aquellos que, al alejarse de la verdad, caen 
en una vida marcada por la impureza y por 
deseos desordenados que finalmente terminan 
por esclavizarnos. 
	 Estas palabras, dirigidas originalmente a la 
joven comunidad cristiana de Éfeso, resuenan 
hoy con sorprendente actualidad. Vivimos en 
una época en la que la impureza se ha conver-
tido en uno de los pecados más extendidos y 
normalizados, promovido incluso como forma 
de libertad o entretenimiento.

La ola de la impureza

	 La saturación de estímulos, la pérdida de 
referencias morales y la trivialización del cuer-
po han hecho que muchos, casi sin advertirlo, 
entren en ese mismo proceso de oscurecimiento 
interior del que habla el apóstol.
	 Por ello, antes de profundizar en los efectos 
que provoca la impureza y su impacto espiri-
tual, moral y humano, es necesario detenernos 
en la advertencia paulina: ella no solo señala un 
peligro, sino que invita a recuperar la claridad 
de la mente y la pureza del corazón para vivir 
conforme a la dignidad que Cristo nos ha dado.
	 Aquí te mostramos las advertencias que hace 
san Pablo: 

1.—Endurecimiento de corazón
	 La cuenta católica en Instagram: Florecilla 
Católica, explica lo que san Pablo quiso decir 
en este punto. Mencionando que san Pablo al 
ser siempre tan claro en sus cartas, escribe que 
la impureza provoca “porosis”. Lo que quiere 
decir que el pecado lleva a la insensibilidad del 
alma, “cuyo defecto terrible es que petrifica y 
ya no deja sentir dolor verdadero de haberlo 
cometido, ni horror de cometerlo otra vez”. 

2—Genera desvergüenza
	 En este punto, san Pablo menciona que  al 
existir una lascivia, significa: no tener vergüen-
za para cometer un acto que no es bueno. Es así 
como el pecado de la impureza poco a poco, 
se va metiendo en nosotros hasta pedirnos más 
y lograr dominarnos. 
	 Por lo que, muchas personas que caen en la 

ShotPrime Studio I Shutterstock



27

Actualidad

La oración por las almas del Purgatorio 
en el contexto del año de la Misericordia

Schola Veritatis el 14.12.15 a las 3:52 PM.—A 
continuación presentamos la alocución pronun-
ciada por el R. Padre Abad de Fontgombault, 
Dom Jean Pateau, en el Santuario Notre Dame 
de Montligeon antes de la apertura del año de la 
Misericordia. Este santuario, ubicado en la co-
marca de Le Perche, Normandía, Francia, es un 
centro mundial de oración por las almas del pur-
gatorio. Fundado por el sacerdote Paul Buguet 
(1843-1918), el Santuario es dirigido en estos 
momentos por sacerdotes de la Comunidad de 
San Martín (recientemente surgida en Francia).
	 En preparación al jubileo de la misericordia 
que comenzará el próximo 8 de diciembre, con 
ocasión de la fiesta de la Inmaculada Concep-
ción, finalizando en la fiesta de Cristo Rey, el 
20 de noviembre del 2016, el papa Francisco 
ha dirigido una carta al Presidente del Consejo 
Pontificio para la Promoción de la Nueva Evan-
gelización. Damos aquí algunas líneas: “la in-
dulgencia jubilar puede ser obtenida igualmente 
para los difuntos. Estamos ligados a ellos por el 
testimonio de fe y caridad que nos han dejado. 
De la misma manera que los recordamos en la 
celebración eucarística, ahí podemos, en el gran 
misterio de las comunión de los santos, rezar por 
ellos a fin de que el rostro misericordioso del 
Padre los libere de todo residuo de falta y pueda 
acogerlos en sus brazos, en la bienaventuranza 
que no tiene fin.” 
	 Si estamos, hoy, aquí, miembros más o me-
nos ligados a la obra de Montligeon, es porque 

tenemos conciencia de que se nos impone un 
deber: rezar, cumplir buenas obras y hacer pe-
nitencia por todos aquellos que han muerto sin 
poder todavía lanzarse en los brazos del Padre. 
En el marco del año jubilar, esta oración toma 
una dimensión nueva. Ella los asocia al gran 
perdón que la Iglesia quiere hacer brotar sobre 
sus hijos.
	 En la bula de indicción del jubileo, el Santo 
Padre indicaba los medios para poner en práctica 
durante este año: “tengo un gran deseo de que 
el pueblo cristiano reflexione durante el jubi-
leo sobre las obras de misericordia corporales 
y espirituales. Esta será una forma de despertar 
nuestra conciencia con frecuencia dormida de 
cara al drama de la pobreza, y de penetrar cada 
vez más el corazón del evangelio, donde los 
pobres son los destinatarios privilegiados de la 
misericordia divina.
	 La predicación de Jesús nos muestra el cuadro 
de estas obras de misericordia, para que podamos 
comprender si es que vivimos o no como sus 
discípulos.
	 Redescubramos las obras de misericordia 
corporales: dar de comer al hambriento, dar 
de beber al sediento, vestir al desnudo, acoger 
al extranjero, asistir a los enfermos, visitar los 
prisioneros, enterrar los muertos.
	 Y no olvidemos las obras de misericordia 
espirituales: aconsejar a los que tienen dudas, 
enseñar a los ignorantes, advertir a los pecadores, 
consolar a los afligidos, perdonar las ofensas, 

impureza, se van involucrando cada vez más, al 
punto de silenciar poco a poco su conciencia, 
perdiendo así su dignidad.

3—Deseos desenfrenados por pecar
	 El perfil de Florecilla Católica, explica cómo 
san Pablo utiliza la palabra “pleonexia” para 
referirse al “deseo desordenado e incontrolado 
de obtener lo que quiere, aunque esto vaya 

contra los derechos de los otros”. Una vez 
teniendo su conciencia apagada “no le importa 
si tiene que herir a alguien o los daños que 
pueda provocar, con tal de satisfacer sus malos 
deseos”. 
	 Por esta razón debemos evitar caer en esta 
tentación, así como proteger a los pequeños 
para evitar que caigan a causa de contenido 
en redes sociales e internet. 

Almas del Purgatorio



28

Almas del Purgatorio

soportar pacientemente a las personas molestas, 
rezar a Dios por los vivos y por los difuntos. 
(Papa Francisco, Misericordiae Vultus no 15)
	 Juana Jugan, fundadora de las hermanitas de 
los pobres decía: “Golpead, golpead a las puertas 
del cielo por las almas. Es muy hermoso ser 
pobres, no tener nada, esperarlo todo del buen 
Dios.”
	 Hoy día, queremos golpear a la puerta de 
corazón de Dios, y esto no sólo hoy, sino todos 
los días, y muy particularmente durante el año 
jubilar de la Misericordia. La oración por las 
almas de los difuntos
	 La oración por los difuntos es tan antigua 
como los difuntos. Los Libros Sagrados y toda 
la tradición testimonian que nuestras oraciones 
pueden aportar alivio real a las almas que sufren.
¿Quiénes son estas almas?

	 El catecismo de la Iglesia Católica enseña que 
cada hombre recibe su retribución eterna desde 
su muerte en un juicio particular. Tres caminos 
se abren entonces: o el alma está en amistad 
con Dios, pero se le impone una purificación, 
o el alma puede entrar inmediatamente en la 
bienaventuranza del cielo, o puede condenarse 
eternamente.
	 Las almas que tienen necesidad de nuestra 
oración no son las que están en el paraíso, ni 
las que están en el infierno.
 Las almas que imploran nuestro auxilio, son 
las que mueren en gracia y amistad con Dios, 
pero que están imperfectamente purificadas. Aún 

cuando tienen asegurada su salvación eterna, 
ellas sienten de forma viva, el hecho de estar 
todavía separadas de Dios. “La iglesia llama 
Purgatorio a esta purificación final de los elegi-
dos, que es sustancialmente distinta del castigo 
de los condenados.” (CEC 1031)
	 La carta a los hebreos nos invita: “Tengamos 
atención unos con otros para estimularnos en la 
caridad y las obras buenas.” (Hebreos 10, 24).
	 Y Dom Dellatte comenta: “En una sociedad 
ordenada, donde la caridad ha expulsado el 
egoísmo, ninguno piense ni obre ni rece, como 
si estuviera solo en el mundo, sino con la con-
ciencia del medio vivo al cual pertenece… ten-
gamos preocupación unos por otros.”
	 El autor de la carta a los hebreos hablaba de los 
cristianos, pero nos está permitido extender su 
invitación hacia la sociedad humana toda entera, 
englobando también a aquellos que hoy están en 
el sufrimiento de la espera en la unión con Dios 
en el purgatorio. Puede ser que ustedes estén sor-
prendidos de que los capellanes de Montligeon 
hayan recordado a un Abad benedictino, aunque 
también es verdad que estamos aún en el año 
de la vida consagrada… La orden monástica ha 
tenido siempre un gran respeto por la memoria 
de los que han sido llamados al cielo.
	 San Odilón, nacido hacia el 962, quinto abad 
del monasterio de Cluny, ha unido su nombre 
a la Conmemoración de los Fieles Difuntos, el 
2 de Noviembre.
	 Aún antes que él los necrologios, listas o 
registros donde son inscritos los nombres de 
los difuntos de un monasterio, circulaban entre 
las comunidades, testimoniando una comunión 
de oraciones alrededor de los fallecidos. Estas 
cartas, transcritas en una larga banda de perga-
mino que se enrollaba en un cilindro, llevaba el 
nombre de rollo de los muertos. Desde el siglo 
IX, o poco después, nacen los oficios aniver-
sarios por todos los hermanos fallecidos de un 
monasterio.
	 Además de la oración por los difuntos de la 
comunidad, los monasterios tenían la obligación 
de orar por sus benefactores. Aquellos les habían 
ayudado a construir los Monasterios, y los habían 
sostenido materialmente, a fin de procurarse la 
salvación de sus almas, y asegurarse sufragios 
para después de su muerte. Aún hoy, en los mo-

Santuario Notre Dame de Montligeon ubicado en la co-
marca de Le Perche, Normandía, Francia.



29

nasterios, se ora cada día por los monjes, los 
familiares y benefactores de la comunidad, que 
han vuelto hacia Dios.
	 ¿A partir de qué circunstancias un día solemne 
fue instituido por la Iglesia para todos los fieles 
difuntos?
	 San Odilón habría sido incitado a ocuparse 
más especialmente de las almas del Purgatorio 
por una visión, o más bien, por una comunicación 
sobrenatural, que le revelaría la importancia de 
la oración de los monjes por los fieles fallecidos. 
Siguiendo esto, San Odilón ordena para todos 
los monasterios, que, como el 1 de noviembre 
se celebra la fiesta de todos los santos, el día 
siguiente, se haría la conmemoración de todos los 
fieles difuntos. A este fin, se celebrarían Misas, 
se multiplicarían las oraciones, se distribuirían 
limosnas más abundantes a los pobres…
	 De hecho, los agonizantes y las almas del 
Purgatorio tienen necesidad de nuestra ayuda, y 
es algo muy bueno que el día de los difuntos, u 
obras como ésta de Montligeon, nos recuerden 
este deber. Sólo nosotros podemos acompañar 
a las almas en sus sufrimientos.
	 En el “Ave María”, pedimos a María que 
ruegue “por nosotros, pecadores, ahora y en la 
hora de nuestra muerte”.
	 La hora de la muerte es la hora durante la 
cual nosotros tendremos particularmente más 
necesidad de la presencia de la Santísima Virgen 
y de la Misericordia de Dios, porque la hora de 
la muerte, es la hora de los últimos combates. 
Es el último momento donde el demonio puede 
aún capturar a un alma entre sus redes.
La muerte, un nuevo nacimiento

	 Si la muerte marca el término de nuestra vida 
sobre la tierra, la muerte es también el nacimiento 
a otra vida. Entonces, ¿Término, o comienzo 
de una vida? Todo está en escoger el punto de 
vista donde uno quiere apreciarlo. La hora de 
la muerte es temible, y sin embargo, ¿no hemos 
vivido nosotros, una prueba análoga a ésta?
	 El niño, a partir de su concepción, vive, en 
el seno maternal, momentos que él descubre 
como más y más agradables. Sin saberlo, él es 
acogido en un lugar donde todo ha sido preparado 
para recibirle. Es, podría decirse, un “palacio 

biológico”, adaptado para él y para su vida tan 
frágil. Por el desarrollo de sus sentidos, él va 
descubriendo un lugar que se le hace cada vez 
más familiar. Él percibe sonidos, vive cálida-
mente, mecido por los movimientos de aquella 
que lo lleva. Pero esto no dura. Viene, al fin de 
nueve meses, un momento donde este universo 
se le hace bruscamente hostil, y aún, lo expulsa. 
Todo se derrumba, y he aquí que se ve proyec-
tado hacia otro mundo. Este mundo comienza 
por hacerle sufrir, entonces que los pulmones 
se llenan de aire por primera vez. Sin embargo, 
los puntos comunes permanecen. Están los so-
nidos familiares. El mundo nuevo es diferente 
del precedente, pero no sin relación al anterior. 
Poco a poco, el niño se va adaptando a la nueva 
vida, y se va hallando bien. A la soledad del 
seno maternal, sucede la familia humana.
	 Sin embargo al correr de los años, se va desa-
rrollando en el niño, que ahora es un adulto, la 
viva consciencia que otro pasaje, otro nacimiento 
le espera...
	 Algunos quieren convencerse de que la vida 
se acaba como una frase: por un punto final. Que 
ella es un camino sin salida: hoy soy, y mañana 
no seré más… pero el espíritu rechaza un tal 
aniquilamiento… Si ellos fueran sinceros con-
sigo mismos, podrían imaginarse sus funerales: 
su cuerpo extendido sin vida… y, sin embargo, 
cuando ellos contemplan esa escena… ¡están 
bien vivos!
	 La muerte es entonces, un pasaje, un nuevo 
nacimiento. Este mundo, en adelante tan agra-
dable, debe derrumbarse para abrirse a la vida, 
a través de la muerte, a un mundo que debería 
ser más bello que éste: aquel del reencuentro 
con Dios; un mundo hoy desconocido y difícil 
de imaginar, como lo fue antes para el niño, en 
el seno materno, la vida a la cual él era llamado.
	 Pero, ¿Cómo se realiza un tal nacimiento?
	 El cuerpo usado, enfermo, destruido, no puede 
servir más al alma. Él se hará para ella como una 
prisión, una tumba. Al llamado de Dios, por su 
misericordia, el alma sale del cuerpo para otra 
manera de vivir.
	 En el momento de este nacimiento, María 
está presente como una sabia mujer que viene 
a acompañar al alma, y conducirla hacia Dios.

Almas del Purgatorio



30

Beatificación

	 Un cura que se intercambió por un padre de 
familia para ser ejecutado, una viuda que abrió 
un comedor para pobres, un discapacitado, un 
sacerdote que había sido ordenado diez días 
antes de su muerte… Otros 124 mártires de la 
persecución religiosa del siglo XX en España 
serán beatificados este sábado en Jaén. Ellos no 
fueron superhéroes ni tuvieron vidas ideales, 
pero sí supieron entregar su vida por Aquel 
que antes la entregó por ellos. Lo destaca el 
obispo de Jaén, Sebastián Chico Martínez, ante 
la celebración del 13 de diciembre de 2025.
	 El prefecto del dicasterio para las Causas 
de los Santos, el cardenal Marcello Semeraro, 
presidirá la beatificación en la catedral de la 
Asunción de la ciudad andaluza. Estos 124 
mártires se unen a un gran grupo de beatos 
asesinados durante la persecución religiosa del 
siglo XX en España.
“El kolbe español”

	 Entre los nuevos mártires se encuentra el 
sacerdote Francisco de Paula Padilla. Algunos 
le llaman “el kolbe español”. Francisco de Paula 
tenía 44 años y era párroco del municipio jie-
nense de Arjona cuando entregó su vida, explica 
a Aleteia quien fuera el postulador de su causa, 
Rafael Higueras.
	 La noche del 3 de abril de 1937, estando 
en la catedral de Jaén convertida en cárcel, 
el sacerdote vio llorando a un compañero de 
prisión. Era José, padre de seis hijos, que había 
sido llamado a una lista que todos sabían que 
acababa en asesinato. Entonces el cura pidió a 
los milicianos que le dejaran ir a él en su lugar. 
Y así se entregó a la muerte, como lo hizo Maxi-
miliano Kolbe en el campo de concentración 
de Auschwitz.
Una viuda entregada a los pobres

	 Obdulia Puchol Merino tomó de sus padres 
la fe católica y el compromiso con la Iglesia. 

Activa colaboradora de su parroquia, intensificó 
sus obras de apostolado y caridad después de 
la muerte de su marido. 
	 Trabajaba con las Conferencias de san Vicen-
te de Paúl, fundadas en su parroquia y presididas 
por su padre.
	 Obdulia creó una residencia para transeúntes 
en la que les facilitaba comida, alojamiento y 
servicios sanitarios a los que los necesitaban. 
El día de su martirio, vestía el hábito de san 
Francisco, como terciaria franciscana seglar.
	 Entre los mártires de este nuevo grupo de 
beatos se encuentra un sacerdote martirizado a 
los diez días de ser ordenado y una persona con 
discapacidad psíquica conocida como “Berna-
bé, el de los majitos”. También dos jóvenes de 
Acción Católica, una religiosa, la hermana del 
obispo junto a su marido, numerosos sacerdotes 
y algunos laicos.
	 Para el obispo Chico Martínez, “recordarlos 
no es mirar al pasado con tristeza, sino abrazar 
el futuro con valentía”. “Porque su testimonio 
martirial brilla por encima de las sombras de 
la historia y de la fragilidad del mundo”. E 
inspira, en palabras del obispo emérito de Jaén 
Ramón del Hoyo en el triduo preparatorio a la 
beatificación, a “que nos encontramos en paz 
con nosotros mismos y con nuestra vida para 
afrontar la muerte”.

El cura español que se intercambió por un pa-
dre de familia para morir

Jaén acoge este sábado la beatificación de otros 124 mártires del siglo XX en España

	Francisco de Paula Padilla	 Obdulia Puchol Merino



31

Para meditar

	 Una de las polémicas que 
siempre me han parecido más 
extrañas es la de si la Eucaristía 
es un banquete o un sacrificio. 
Aparentemente, a algunos lo 
primero les parece una moder-
nez y a otros lo segundo ni 
siquiera les suena ya.
	 Lo cierto es que, a cualquier 
antiguo israelita, y también a 
cualquier pagano de la época, 
le habría costado sobremanera 
entender siquiera donde estaba 
el problema. En cierto modo 
es como si les hubieran pre-
guntado si el fuego quemaba 
o alumbraba.
	 La práctica casi universal 
de los sacrificios, ya fuera a Dios entre los 
israelitas o a los ídolos entre los paganos, era 
que lo sacrificado posteriormente se consumía. 
No hacía falta ni decirlo. Al sacrificio seguía 
una comida, un banquete, en el que se comían 
los animales sacrificados, igual que después de 
una boda hay un banquete. Ya se sabe.
	 En la misma Escritura aparecen multitud 
de referencias a esta práctica. Generalmente, 
los sacrificios del Antiguo Testamento se “re-
partían” de diversas maneras entre Dios, los 
sacerdotes y los fieles oferentes y, por ejemplo 
en el Levítico, hay multitud de normas sobre 
la forma en que se organizaba todo eso en 
concreto. 
	 También era habitual que los paganos co-
mieran los animales sacrificados a los ídolos, 
como se indica varias veces en el Nuevo Tes-
tamento, en el que la cuestión de si debía o 
podía comerse la carne sacrificada a los ídolos 
aparece varias veces.
	 Es decir, “banquete” y “sacrificio” no son en 
ningún sentido opuestos, sino que, más bien y 
según la concepción antigua del sacrificio, una 
cosa requiere la otra. La Misa es un banquete 
porque es un sacrificio y, al ser un sacrificio, 

conlleva necesariamente un banquete. No digo 
“necesariamente” a la ligera: la comunión como 
mínimo del sacerdote celebrante es una parte 
obligatoria de la Misa. No existen las Euca-
ristías sin comunión, aunque, por supuesto y 
como sabemos, eso no significa que todos los 
fieles tengan que comulgar.
	 También por supuesto, todo esto no signifi-
ca que sacrificio y banquete sean igualmente 
importantes. Lo esencial es el sacrificio, del 
cual deriva el banquete. Ambas cosas están 
unidas, pero no como dos bueyes que tiran del 
mismo carro, sino como el arroyo que fluye 
de un manantial: porque Cristo se sacrifica 
por nosotros, nosotros podemos unirnos a ese 
sacrificio y recibir sus frutos, no a la inversa.
	 En cualquier caso, quedémonos con que la 
Iglesia enseña que “la misa es, a la vez e 
inseparablemente, el memorial sacrificial en 
que se perpetúa el sacrificio de la cruz, y el 
banquete sagrado de la comunión en el Cuerpo 
y la Sangre del Señor” (Catecismo de la Igle-
sia Católica 1382). No es una idea moderna, 
sino lo más tradicional que hay, como podría 
atestiguar cualquier contemporáneo de Cristo.

Bruno

¿Banquete o sacrificio?



32

M E N S A J E S
	 Un Mensaje para la humanidad. En el nombre del Padre, del Hijo y del 
Espíritu Santo. Amén.
	 Quiero que vengáis aquí, dice nuestra Señora, los primeros sábados de 
cada mes y recéis por la paz del mundo y hagáis sacrificios.
	 Os pido también que comulguéis ese día.
	 No ofendáis más a Nuestro Señor que demasiado se le ha ofendido.
	 Pedid por la salvación de vuestras almas. No pidáis vosotros cosas mate-
riales. Ya no es tiempo de pedir. Pidan por vosotros mismos, porque el brazo de 
mi Hijo ya no le puedo sostener. Son muchos los pecados y las blasfemias que 
arrojan al cielo.
	 Hago un llamado a todo el mundo.
	 Estados Unidos debe ser consagrado antes del 8 de diciembre a la Virgen 
María. Al igual que Chile, el 8 de diciembre debe ser Consagrado al Corazón 
Inmaculado de la Encarnación del Hijo de Dios.
	 Perú también debe ser consagrado a la Madre de Los Dolores. Brasil tam-
bién debe ser consagrado a la Madre del Socorro. Argentina también debe ser 
consagrada el día 25 de diciembre al Corazón Inmaculado de la Encarnación 
del Hijo de Dios, para que haya paz y no se cumpla la profecía que os dije 
condicional. Si no rezáis y hacéis sacrificios y no hacéis lo que os digo, habrá 
una falsa paz. El que tenga oídos escuche la palabra que Vuestro Señor manda.
	 (Me pasearé) por todo el mundo bajo la advocación del Corazón Inma-
culado de la Encarnación del Hijo de Dios.
	 Para Dios no hay nada imposible.
	 Durante quince días consecutivas vendré.
	 El último día consecutivo haré un pequeño milagro…
	 El último día de los quince días consecutivos que os doy os pido que 
traigáis enfermos.
	 Estoy muy contenta por vosotros y las oraciones que hacéis al cielo. Pero 
aún faltan más oraciones para la conversión de los pecadores.
	 Habéis de hacer muchos sacrificios, rezar muchos rosarios, visitar el San-
tísimo Sacramento y comulgar frecuentemente; escuchar misa. No sigáis ofen-
diendo al Señor que demasiado se le ha ofendido.

Peñablanca, Chile - Septiembre 29 de 1985


